# GOVERNMENT OF INDIA DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

Acc. 14 28976

CALL No. 891.43109 Sin

D.G.A. 79.

वाता या एवं संस अकाणक तथा पुरुषः विकेता करणमेरी गेट, देहली-६



# मध्यकालीन हिन्दी कवयित्रियाँ

लेखिका **डॉ० सावित्री सिन्हा** एम. ए., पी-एच. डी.



891.43109. Sim

> हिन्दी ऋनुसन्धान परिषद् दिल्ली विश्वविद्यालय, दिल्ली, की ब्रोर से ब्रात्माराम एण्ड संस प्रकाशक तथा पुस्तक-विकेता दिल्ली ६ द्वारा प्रकाशित

प्रकाशक रामलाल पुरो ब्रात्माराम एण्ड संस काक्मीरी गेट, दिल्ली ६

> 28876. 04 No. 891-43109/Same

> > प्रथम संस्कररा, १९५३ मूल्य स्नाठ रुपये

> > > मुद्रक श्रमरजीतसिंह नलवा सागर प्रेस काश्मीरी गेट, दिल्ली ६

#### प्राक्कथन

राष्ट्रभाषा हिन्दी की श्री-समृद्धि ग्राज हमारे देश की एक राष्ट्रीय ग्रावश्यकता है जिसकी पूर्ति श्रविलम्ब होनी चाहिए । हिन्दी के विकास के लिए मौलिक सजन तथा अनुसन्धान आदि की अपेक्षा तो है ही, किन्तु अनुवाद-कार्य का भी कम महत्त्व नहीं है। अनुवाद को तो में एक दृष्टि से और भी मूल्यवान मानता है। आज राष्ट-भाषा हिन्दी के सम्बन्ध में हमारे सामने लगभग वहा समस्या है जो शेवसिपयर के म्राविर्भाव से पूर्व इंगलेंड के सामने म्रंगरेज़ी के सम्बन्ध में थी। उस समय प्रतिष्ठित लेखक ग्रंगरेजी की ग्रपेक्षा लैटिन भाषा में ही लिखना पसन्द करते थे। विकन के ग्रनेक ग्रन्थों की रचना लंटिन में ही हुई। यहाँ तक कि सत्तहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध में न्युटन ने ग्रपना प्रसिद्ध ग्रन्थ 'प्रिंसिपिग्रा' ग्रंगरेजी में न लिखकर लैटिन में ही लिखा, श्रीर पैरेडाइस लॉस्ट का प्रग्यन श्रंगरेजी में करने से पूर्व स्वयं मिल्टन को श्रपने मन में बहुत कुछ तर्क-वितर्क करना पड़ा।] किन्तु सोलहवीं शती के तृतीय चरएा तक ब्राते-ब्राते पचास वर्ष में ही स्थिति इतनी बदल गयी कि शेक्सिपियर विश्व के सर्वश्रेष्ठ साहित्य की रचना ग्रंगरेजी में कर सके। ग्रंगरेजी किस प्रकार प्रत्येक क्षेत्र में विचार का इतना समर्थ माध्यम बन सकी-पह तथ्य ग्राज हमारे लिए ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण है भ्रौर हमें इस पर उचित ध्यान देना चाहिए, क्योंकि हमारे सामने भी प्राय: यही लक्ष्य है। मेरा विचार है कि ग्रंगरेज़ी की उस श्री-वृद्धि का बहुत कुछ श्रेय ग्रन्य भाषाश्रों से उत्कृष्ट साहित्य के अनुवाद तथा लिपि-रूपान्तर श्रादि को था।--हमको इस ऐतिहासिक घटना से उचित शिक्षा ग्रहरा करनी चाहिए।

इस राष्ट्रीय अनुष्ठान का बहुत बड़ा दायित्व विद्वविद्यालयों पर है। यह हर्ष का विषय है कि हमारा हिन्दी विभाग इस महत्त्वपूर्ण कार्य में तत्परता के साथ संलग्न है। उसकी योजना के अंतर्गत एक ओर जहाँ मौलिक अन्वेषण एवं अनुसंधान का सिन्नवेश है, वहाँ दूसरी ओर संस्कृत तथा यूरोपीय काव्य-शास्त्र के अमर प्रन्थों के अनुवाद तथा व्याख्यान-विवेचन का भी उपक्रम है। में हिन्दी विभाग तथा उसकी अनुसंघान परिषद् का साधुवाद करता हूँ और उसके निरन्तर उत्कर्ष की कामना करता हूँ।

प्रस्तुत ग्रन्थ हमारे विश्वविद्यालय द्वारा पी-एच० डी० के लिए स्वीकृत गवेषगात्मक प्रबन्ध है। हिन्दी के प्रख्यात विद्वानों द्वारा प्रमागािकृत यह प्रवन्ध विश्व-विद्यालय की सर्वोच्च उपाधि का ऋजंन कर श्रपनी मान्यता सिद्ध कर चुका है, श्रतएव इस विषय में मेरे लिए कुछ श्रौर कहना शेष नहीं है। हिन्दी विभाग की श्रोर से प्रकाशित यह पहला मौलिक ग्रन्थ है, इसलिए इसका महत्त्व तथा दायित्व ग्रौर भी बढ़ जाता है। मुक्ते विश्वास है कि डा॰ सावित्री सिन्हा की इस कृति का हिन्दी संस र में समुचित ग्रादर होगा।

संरक्षक, हिन्दी अनुसंधान परिषद्, उप-कुलपति डा० गरोश सखाराम महाजनि, दिल्ली विश्वविद्यालय, एम. ए., पी-एच. डी. (केम्ब्रिज)

दिल्ली।

#### प्रस्तावना

इस ग्रंथ की भूमिका पुण्यश्लोक पण्डित जी—स्वर्गीय महामहोपाध्याय डाँ० लक्ष्मीधर शास्त्री को ही लिखनी थी क्योंकि इसका प्ररायन उन्हीं के निरीक्षरा में हुन्ना था। परन्तु दैव के विधान से उनकी समर्थ वार्गी न्नाज मौन है। पण्डित जी की प्रतिभा स्रद्भुत न्नौर उनका पाण्डित्य ग्रगाध था। वे भारत के सांस्कृतिक तथा साहित्यिक इतिहास के मेधावी स्रनुसन्धाता थे। उनके निरीक्षरा में सम्पन्न यह स्रनुसन्धान-कार्य उनके गौरव के सर्वथा स्रनुक्त है, इसमें सन्देह नहीं

प्रस्तुत ग्रंथ ग्रपने विषय का पहला प्रामािएक साहित्यिक ग्रध्ययन है। साहित्य के ग्रनुसन्धान के लिए साहित्यिक मर्मजता को मैं पहली क्षतं मानता हूँ। उसके लिए यह ग्रानिवार्य है कि ग्रनुसन्धाता व्यक्तिगत राग-द्वेष से तटस्थ रहकर तथ्यों का ग्रन्वेषण, ग्रौर रसक्षास्त्र के ग्रनुसार उनका सूक्ष्म-गहन ग्राख्यान करे। इसके ग्रागे साहित्यिक ग्रनुसन्धान को ग्रौर ग्रधिक तथ्य-परक बनाना साहित्य के साथ ग्रन्याय करना है। तथ्यान्वेषण ग्रौर मनोवैज्ञानिक ग्राख्यान—साहित्यिक ग्रनुसन्धान के ये दो सोपान हैं—इनका महत्त्व भी इसी कम से है। तथ्य की निस्संग कोध प्रतिमा तथार करती है ग्रौर तथ्य का तन्मय ग्राख्यान उसमें प्राण संचार करता है। मुक्ते हर्व है कि इस ग्रंथ में ग्रनुसन्धान की दोनों ही ग्रावश्यकताग्रों की यथावत् पूर्ति हुई है। ग्रनुसन्ध्रेय विषय से स्वभावगत तादात्म्य होने के कारण लेखिका को उसके ममं तक पहुँचने ग्रौर उसका सम्यक् उद्घाटन करने में विश्लेष प्रयास नहीं करना पड़ा। उनके प्रयत्न के फलस्वरूप बहुत सा ग्रज्ञात साहित्य प्रकाश में ग्राया है ग्रौर बहुत से ज्ञात साहित्य का नवीन दृष्टिकोण से मार्मिक विवेचन-विश्लेषण हुन्ना है। इस प्रकार यह ग्रंथ ग्रज्ञात का ज्ञापन ग्रौर ज्ञात का विवेचन करता हुन्ना हिन्दी साहित्य की श्रीवृद्धि में योग देता है।

इस ग्रंथ को हिन्दी के प्रकाण्ड विद्वानों तथा मर्मज्ञ श्रालोचकों से प्रशंसापत्र श्रौर दिल्ली विश्वविद्यालय से पी-एच० डी० का प्रमारापत्र मिल चुका है। श्रुतएव मेरे लिए इसका विशेष कीर्तन करना श्रनावश्यक है।

में अपनी मंगल-कामनाश्रों सहित डॉ॰ सावित्री सिन्हा के इस स्तुत्य प्रयास को हिन्दी के विद्वानों के समक्ष प्रस्तुत करता हूँ।

—नगेन्द्र ग्रध्यक्ष, हिन्दी-विभाग, -दिल्ली विश्वविद्यालय, दिल्ली ।

.

" rather a for the

#### हमारी योजना

'मध्यकालीन हिन्दी कवियित्रियाँ' हिन्दी श्रनुसन्धान परिषद् ग्रंथमाला का दूसरा ग्रंथ है। हिन्दी श्रनुसन्धान परिषद् हिन्दी-विभाग, दिल्ली विश्वविद्यालय, दिल्ली, की संस्था है जिसकी स्थापना श्रक्तूबर १६५२ में हुई थी। इसका कार्य-क्षेत्र हिन्दी भाषा एवं साहित्य-विषयक श्रनुसन्धान तक ही सीमित है श्रीर कार्यक्रम भूलतः वो भागों में विभक्त है। पहले विभाग पर गवेषएगत्मक श्रनुशीलन का श्रीर दूसरे पर उसके फलस्वरूप उपलब्ध साहित्य के प्रकाशन का दायित्व है।

परिषद् ने इस वर्ष पाँच ग्रंथों के प्रकाशन की योजना बनाई है । पहला ग्रंथ है 'हिन्दी काव्यालङ्कार सूत्र' जो स्राचार्य वामन की स्रमर कृति 'काव्या-लङ्कारसूत्र' का हिन्दी-रूपान्तर है। मुद्रए-सम्बन्धी कुछ कठिनाइयों के कारए यह ग्रंथ थोड़े विलम्ब से प्रकाशित हो रहा है। दूसरी कृति यह स्रापके समक्ष प्रस्तुत है। तीसरे ग्रंथ का मुद्रए। श्रारम्भ हो चुका है। यह ग्रंथ श्राचार्य कुन्तक के 'वन्नोक्तिजीवितम्' का ग्रनुवाद है जो 'हिन्दी वन्नोक्तिजीवित' के नाम से प्रकाशित हो रहा है। इनके अतिरिक्त दो रचनाएँ और हैं जो इस वर्ष के अन्त तक प्रकाशित हो जायेंगी—'हिन्दी साहित्य पर सूफ़ी मत का प्रभाव' ग्रौर 'ग्रनुसन्धान का स्वरूप'। इनमें से पहला ग्रंथ दिल्ली विश्वविद्यालय द्वारा पी-एच० डी० के लिए स्वीकृत गवेषर्गात्मक प्रबन्ध है; दूसरा 'ग्रनुसन्धान का स्वरूप' विषय पर साहित्य, समाज-शास्त्र, विज्ञान ग्रादि के मान्य श्राचार्यों के निबन्धों का सङ्कलन है जो परिषद की प्रार्थना पर लिखे गये हैं। इस योजना को कार्यान्वित करने में हमें हिन्दी की सुप्रसिद्ध प्रकाशन-संस्था—म्रात्माराम एण्ड संस के ग्रध्यक्ष श्री रामलाल पुरी का सिकय सहयोग प्राप्त है। उनके श्रमुख्य सहयोग ने हमें प्रायः सभी प्रकार की व्यावहारिक चिन्ताओं से मुक्त कर यह अवसर दिया है कि हम अपना ध्यान और शक्ति पूर्णतः साहित्यिक कार्य पर ही केन्द्रित कर सकें। हिन्दी अनुसन्धान परिषद् श्री पुरी के प्रति अपनी कृतज्ञता प्रकट करती है।

> ---नगेन्द्र ग्रध्यक्षः

दापावली, २०१० वि०∤

हिन्दी ऋनुसन्धान परिपद् दिल्ली विश्वविद्यालय, दिल्ली

### 17 B 13

andrig of the first of the second sec and the first of the first section of the first sec edicing the property of the parenty of the control of 

 F. 5. 57 , Reports

#### निवेदन

जीवन के प्रत्येक ग्रंग को स्त्री तथा पुरुष के पृथक् दृष्टिकीए। से देखने का कुछ स्वभाव-सा बन गया है, विशेषकर उन ग्रंगों को जिनमें स्त्रियों के प्रति ग्रन्याय तथा उपेक्षा के चिह्न दिखाई देते हैं। सम्भवतः ग्रवचेतन के इसी संस्कार की प्रेरए। से मैंने ग्रपने शोध-कार्य के लिए प्रस्तुत विषय चुना हो। चिरकाल से मुभे साहित्य में स्त्रियों के योग-दान के सम्बन्ध में प्राप्त सामग्री से ग्रसंतोष का ग्रनुभव होता रहा है, ग्रौर इस प्रवन्ध में मैंने साहित्य के इतिहास की इन उपेक्षिताग्रों को यथाशिक्त प्रकाश में लाने का प्रयत्न किया है।

कार्य ब्रारम्भ करने पर सबसे दुरूह समस्या थी साहित्य के विशाल सागर में अन्तर्लीन इन नन्हें विन्दुओं के पृथक् ब्रस्तित्व को ढूँढ़ निकालने की । इस कार्य में हिन्दी की हस्तिलिखित पुस्तकों की खोज करने वाली ब्रनेक संस्थाओं की रिपोर्टों से बहुत सहायता मिली । रॉयल एशियाटिक सोसायटी ब्रॉफ़ बंगाल; नागरी प्रचारिणी सभा, काशी; राजस्थान रिसर्च सोसायटी, कलकत्ता, इत्यादि शोध-संस्थाओं की शत-शत प्रतियों की छान-बीन करने पर ब्रनेक ब्रजात कवियित्रयों के नाम प्रकाश में ब्रौर विभिन्न संग्रहालयों के ब्रध्यक्षों के कृपापूर्ण सहयोग से उनकी कृतियाँ उपलब्ध हुईं— मेरे मन का धुँधला चित्र क्रमशः भास्वर होने लगा ।

प्रवन्ध की राशि-भूत सामग्री के निवन्धन की भी एक समस्या थी, परन्तु परम श्रद्धेय महामहोपाध्याय श्री लक्ष्मीधर जी के निरीक्षण ने मुक्ते साहस ग्रीर वाञ्छित बल प्रदान किया। उनकी छत्रछाया में उनके ग्रमूल्य परामर्श का सौभाग्य प्राप्त कर ही मैं यह कार्य समाप्त करने में समर्थ हो सकी। पण्डित जी ग्राज इस संसार में नहीं हैं— उनकी दिवंगत ग्रात्मा के प्रति ग्रपना विनम्न ग्राभार व्यक्त करने में मेरे शब्द सर्वथा ग्रक्षम हैं। ग्रतण्य उनके ग्रनुग्रह से भाराकान्त मौन ही मेरी कृतज्ञ भावनाग्रों का द्योतन कर सकता है।

इस ग्रवसर ५र में दिल्ली विश्वविद्यालय के उप-कुलपित पूज्यवर डा॰ महाजित के प्रति भी ग्रपनी कृतज्ञता प्रकट करती हूँ जिनके वश्तव्य से मुभ्ने बहुत प्रोत्साहन मिला है—ग्रौर, ग्रन्त में, में विश्वविद्यालय में हिन्दी विभाग के ग्रध्यक्ष मान्यवर डाँ॰ नगेन्द्र के प्रति ग्रपनी कृतज्ञ भावनाग्रों का ज्ञापन करती हूँ जिनके बहुमूल्य परामर्श तथा सद्भाव के ग्रभाव में यह प्रवन्ध ग्रपूर्ण ही रह जाता। इन्द्रप्रस्थ कॉलेज

दिल्ली दीपावली २०१० वि०

—सावित्री सिन्हा



## विषय-सूचो

| non       | ।ववव                                                          | पुष्ठ         |
|-----------|---------------------------------------------------------------|---------------|
| १.        | विषय-प्रवेश                                                   | <b>१</b> —११  |
|           | स्त्री साहित्य विषयक सामग्री प्राप्ति के साधन—प्राप्त सामग्री |               |
|           | का विभाजन—डिंगल की कवयित्रियाँ—मध्यकालीन                      |               |
|           | लेखिकायें—- प्राधुनिक युग की प्रमुख लेखिकायें—- निबन्ध की     |               |
|           | मालिकता ।                                                     |               |
| ₹.        | हिन्दी पूर्व-काल में नारी                                     | <b>१२-</b> २२ |
|           | ऐतिहासिक पृष्ठभूमि ।                                          |               |
| ₹.        | डिंगल की कवियित्रियाँ                                         | २३–४१         |
|           | तत्कालीन राजनीतिक स्थिति—सामाजिक स्थिति—भीमा                  |               |
|           | चारगीपद्मा चारगीविरजू बाईनाथीराव योघा                         |               |
|           | की साखाली रानीठकुरानी काकरेचीचंपा दे रानी                     |               |
|           | रानी रारधरी जी—हरिजी रानी चावड़ी जी।                          |               |
| ٧,        | निगुर्णधाराकी कवयित्रियाँ                                     | ४२–६१         |
|           | राजनीतिक स्थिति—सामाजिक स्थिति—धार्मिक स्थिति—                |               |
|           | उमा— मुक्ताबाई—पार्वती—सहजोबाई—दयाबाई—इन्द्रामती              | I             |
| ሂ.        | कृष्मा काव्य धारा की कवयित्रियाँ                              | ४१५-२३        |
|           | कृष्ण काव्य की लेखिकाएँ—मीराबाई <del>—</del> गंगाबाई—रानी सोन |               |
|           | कुँवरिवृषभान कुँवरिरिसक विहारी बनोठनी जी                      |               |
|           | व्रजदासी रानी बाँकावतीरानी बस्त कुँवरि प्रिया सखी             |               |
|           | —सुन्दर कुँवरि बाई –ताज—ग्रलबेलीग्रली—वीरौं—छत्र              |               |
|           | कुँवरि बाईवीबी रत्न कुँवरि-पजन कुँवरि-स्वर्श                  |               |
|           | ललीकृष्णावतीमाधवी ।                                           |               |
| ξ.        | राम काव्य धारा की कवयित्रियाँ                                 | २१६-२३३       |
|           | राम काव्य की लेखिकाएँ—मधुर म्रली—प्रेम सखी—प्रताप             |               |
|           | कुँवरि बाई—तुलछराय ।                                          |               |
| <b>9.</b> | श्रृंगार काव्य की लेखिकाएँ                                    | २३४–२७€       |
|           | श्रृंगार काव्य—श्रृंगार काव्य ग्रौर नारी—श्रृंगार काव्य की    |               |
|           | लेखिकाएँ—प्रवीगाराय पातुर—रूपमती बेगम—तीन तरंग—               |               |
|           | शेख रंगरेजिन—सुन्दर कली ।                                     |               |

| द. स्फुट काव्य की लेखिकाएँ · · · · ·                     | २७७–२६४  |
|----------------------------------------------------------|----------|
| रत्नावली—खगनिया—केशव पुत्रवधू—कविरानी चौबे—              |          |
| साई—नैनायोगिनी।                                          | 200      |
| <b>६.</b> उपसंहार                                        | २६६-३००  |
| परिशिष्ट १                                               | ३०१-३०३  |
| सम्वत् १६००-१६५० तक की लेखिकाएँकृष्ण काव्य:              | 91.4     |
| जीमन महाराज की मां—गिरिराज कुँवरि—जुगल—प्रिया—           | . 5      |
| रघुवंश कुमारीराम काव्य : वाघेली विष्णु प्रसाद कुँवरि-    |          |
| राम प्रिया-रत्न कुँवरि बाई-शृंगार काव्य : चन्द्रकला बाई- | 100      |
| मुक्तरीस्फुट काव्य: राजरानी देवी-सरस्वती देवी-दीप        |          |
| कुंबरिविऱ्जीकुंबरिरमा देवीबुंदेलावाला।                   | 14.2     |
| परिशिष्ट २                                               | ₹08-305  |
| ग्राधुनिक युग की लेखिकात्रों के साहित्य का एक ग्राभास।   |          |
| नामानुक्रमिण्का                                          | \$98-398 |
| सहायक ग्रंथों की सूची                                    | 388-380  |
|                                                          |          |
|                                                          |          |

# मध्यकालीन हिन्दी कवयिात्रयाँ

प्रथम ग्रध्याय

## विषय प्रवेश

साहित्य रचना के लिए आवश्यक सृजन और निर्माण शक्ति की विभूति ले नारी पुष्प की तुलना में काव्य के अधिक निकट आती है। भावनाओं की कोमलता और अभिव्यक्ति की कलात्मकता, दोनों ही नारी स्वभाव के प्रवल पक्ष हैं। जहाँ शक्ति और शासन प्रिय पुष्प ने अधिकार, संघर्ष और भौतिक सफलताओं में ही जीवन का मूल्यांकन किया, वहाँ स्त्री ने समर्थण, सेवा और त्याग में अपने जीवन की सार्थकता मानी। स्थूल तथ्य के प्रति उसका मोह उतना नथा जितना सूक्ष्म भावना के प्रति। इतिहास के आरम्भ के वे पृष्ठ, जहाँ शारीरिक शक्ति का प्रावल्य नहीं है, हम स्त्री के सबल मानस की एक भलक देख सकते हैं। स्त्रियों के द्वारा रचित ऋग्वेद की ऋचाएं, पुरुषों द्वारा बनाई हुई कविताओं से किसी भी प्रकार कम नहीं हैं। परन्तु अनुभूति और भावनाओं की प्रतिमूर्ति होते हुए भी, सृजन की प्रतीक होते हुए भी भारतीय नारी साहित्य सुजन में प्रधान तो क्या यथेष्ट भाग भी न ले सकी।

हिन्दी के पूर्व के भारतीय साहित्य में कई ज्योतिर्मय तारिकाओं का आलोक दृष्टिगत होता है। वेदिक और संस्कृत साहित्य में विद्यला, घोषा, नितम्बा, गार्गी, मैत्रेयी इत्यादि नारियों की रचनाओं की उपेक्षा करना असम्भव है। पाली साहित्य में भी बौद्ध भिक्षुश्यियों के विरागपूर्ण गीतों में उनका नैराद्य फूट पड़ा है। उनके वे उद्गार इतने मार्मिक और कलापूर्ण है कि कुछ विद्वानों की शंका है कि ये रचनाएं स्त्रियों द्वारा रचित हैं भी या नहीं। इन छन्दों में अभिव्यक्त साहित्यक अभिरुचि तथा चरम भावना और कलात्मकता स्त्रियों के सीमित जीवन में कैसे आ सकती है? पर थेरियों के हृदय से निकले इन उद्गारों की श्रेष्ठता देखकर ही उन्हें उनका न मानना अन्याय होगा। भावनाएं काव्य की आत्मा हैं। जीवन के उन उद्दीप्त क्षर्णों में जब केवल भावनाओं का ही प्राधान्य रहता है, कला और साहित्य के ज्ञान की आवश्यकता नहीं रह जाती, अनुभूतियाँ स्वयं ही कला बन जाती हैं और वहीं कला सच्ची भी होती है। थेरी काव्य का जो संकलन 'थेरी गाथा' के नाम से प्रकाशित हुआ है, उसमें लगभग ६० थेरियों की रचनाएं संकलित हैं। इनमें संकलित अम्बपाली की

हृदयग्राही रचनाम्रों का सौष्ठव देख कर वास्तव में ग्राइचर्य होता है। उदाहरराार्थ :

कालका भमरवण्ण सदिसा, वेल्लितग्गा मम मुद्धजा श्रहुँ। ते जराय सारावाक सदिसा, सच्चवादि वचनम् नजाथा।। काननिम्ह वनखंड चारिनी कोकिला व मधुरं निक्जितं। तं जराय खचितं तिंह तिंह सच्चवादि वचनम् नजाथा।

बौद्ध साहित्य के बाद, जैन साहित्य में स्त्रियों की देन नगण्य है। इस मत के खोज ग्रंथों में ग्रनेक साधारण स्त्रियों तथा रानियों का वर्णन है, जिन्होंने ग्रपना सर्वस्व महावीर के नाम पर प्रपित कर दिया था। पर उस साहित्य के रचियतात्रों के मध्य एक भी लेखिका का उल्लेख नहीं है। जैन काल के बाद ही, या ग्रधिक उपयुक्त शब्दों में, साथ ही, हिन्दी साहित्य का शैशव ग्रारम्भ होता है ग्रौर यहीं से हमारे मुख्य विषय का प्रारम्भ भी होता है।

सम्वत् १००० से लेकर ग्राज तक के विशाल साहित्य पर स्त्रियों की देन का प्रभुत्व है ऐसा तो नहीं कहा जा सकता; किन्तु वह ग्रनुमान के ग्रनुसार हीन भी नहीं है। समय के प्रवाह, पुरुषों के प्रभुत्व, तथा दूसरे सामाजिक श्रीर राजनीतिक व्यवधानों ने उनकी भावनाश्रों को भी चारदीवारी तक ही सीमित रख दिया, ग्रतः उनकी भावनाएं ग्रभिव्यक्ति का साधन न पाकर क्षीएा होती गईं। जीवन की शृंखलाएं उनकी भावनाश्रों को स्वतंत्र केसे छोड़ सकती थीं? इसी पराधीनता ग्रौर विवशता ने उनकी प्रतिभा, भाव ग्रीर ग्रनुभूतियों को इतने कड़े वन्धन में बाँध दिया, जिनके ढीले पड़ने पर भी उनके चिह्न युगों तक न मिट सके। जकड़ी हुई प्रतिभा जहाँ परिस्थितियों ग्रौर ग्रवसर की सुलभता पा ग्रपने ग्राप बिखर गई है, वहीं साहित्य की कुछ देन बन गई है। इन सब परिस्थितियों के होते हुए भी हमें साहित्य की किसी प्रवृत्ति में स्त्रियों की देन के नाम पर शून्य नहीं मिलता।

हमारे इतिहासकारों ने साहित्यनिर्माताओं के इस अंग पर कोई विशेष प्रकाश नहीं डाला । शिवसिंहसरोज में ताज और शेख का उल्लेख भी पुल्लिंग में हुआ है । मिश्रवन्धुओं, रामचन्द्र शुक्ल तथा दूसरे इतिहासकारों ने भी इन कवियित्रियों का उल्लेखमात्र कर दिया है । केवल राजपूताने के प्रसिद्ध गवेषक और ऐतिहासज्ञ श्री मुन्शी देवीप्रसाद ने इस विषय में काफ़ी खोज की है । उनकी 'महिला मृदु वार्सी' इसका अन्द्रा और एक ही ग्रन्थ है । मुख्य विषय पर आने के पूर्व इस विषय पर प्राप्त सामग्री पर एक सिहावलोकन आवश्यक प्रतीत होता है । निम्निलिखित साधनों से स्त्री साहित्य विषयक सामग्री प्राप्त हुई है :

१. नागरी प्रचारिगी सभा की खोज रिपोर्टे—नागरी प्रचारिगी सभा द्वारा प्रकाशित वार्षिक स्रौर त्रैवार्षिक खोज रिपोर्ट में स्रनेक कवियों के हस्तलिखित प्राप्त ग्रंथों का उल्लेख हैं। सन् १६०१ से १६२५ तक की प्रकाशित तथा उसके पश्चात् की हस्तिलिखित खोज रिपोर्टों में जिन कविवित्रियों का उल्लेख मिलता है, उनके नाम ये हैं:

|     | नाम                    |     | वर्षे               | क्रम संख्या   |
|-----|------------------------|-----|---------------------|---------------|
| ۶.  | गंगा                   |     | १६०६, ०८            | 33            |
|     | सोन कुंवरि             |     | ,                   | • • •         |
|     | इन्द्रामती             |     | १६०६, ११, २३, २५    | 388           |
| ٧.  | शेख रंगरेजिन           |     | १६२३, २५ परिज्ञिष्ट | १ पृष्ठ १६    |
| ሂ.  | प्रिया सखी बख्त कुंबरि |     | १६०६, ०८            | ४ए            |
|     | रसिक बिहारी बनोठनी     |     |                     | २०६           |
| ૭.  | सहजो बाई               | . 8 | 8603                | १६२           |
|     |                        | २   | १६२०, २२            | १७१           |
|     |                        | 3   | १६०६, ०=            | २२६           |
|     |                        | ४   | 2000                | २६, ३०        |
| ς.  | सुन्दर कुंवर बाई       |     | १६०१                | ٤x            |
| 3   | विरंजी कुंवरि          | १   | १६२३, २५            | १६            |
|     |                        | २   | १६०४                |               |
| १०  | वृषभान कुंवरि          |     | १६०६, ०=            | पृष्ठ ३५२     |
| ११. | रत्न कुंवरि            |     | १६०६, ११            |               |
| १२. | दीप कुंबरि             |     | १६०६, ०६            | ३५३           |
| १३. | पजन कुंबरि             |     |                     | 53            |
| १४, | नैना योगिनी            |     | १६०६, ११            | २०६           |
| १५. | सुन्दर कली             |     |                     | ३१२           |
| १६. | कृष्णावती              |     | १६१२, १४            |               |
| १७. | दयाबाई                 |     | १६२६, २८ हस्तलिखित  |               |
| १८. | मीरावाई                |     | १६२६, ३१            | सं० २३१       |
| 38. | गंगावाई                |     |                     |               |
| २०. | जीमन महाराज की माँ     |     |                     |               |
| २१. | धर्म कुंवरि            |     | १६२८, ४०            |               |
| 5   |                        |     | ध्यानी का स्थान     | मंत्री देवीसम |

२. राजपृताना में हस्तिलिखित हिन्दी प्रन्थों की खोज--मुंशी देवीप्रसाद द्वारा प्रकाशित कराई हुई इस खोज रिपोर्ट में राजस्थान की कुछ प्रमुख कवियित्रियों का नाम भी उल्लिखित है। इस खोज के ग्राथार पर उन्होंने 'महिला मृदु वाएगी' की रचना की, जिसमें राजस्थान की कर्वायत्रियों के ग्रतिरिक्त दूसरे स्थानों की हिन्दी लेखिकाएं भी सम्मिलित हैं। दोनों में उल्लिखित कवयित्रियों के नाम ये हैं:

१. कविरानी चोबे १६. रत्न कँवरि २. काकरेची जी २०. रत्न कुँवरि बाई २१. बनोठनी जी ३. कशला ४. खगनिया २२. रानी रारधरी जी २३. रानी राम प्रिया प्र. साई ६. चंद्रकलाबाई २४. प्रवीसाराय पातुर २५. विष्णु प्रसाद कूंवरि वाघेली ७. चंपादे रानी २६. बिरजु बाई छत्रकुँवरि बाई २७. विरंजी कुंबरि प्रताप बाला २८. बिहारीलाल जी की स्त्री १०. भीमा चारिस्मी २६. विहारीलाल जी की पुत्री ११. ताज ३०. ब्रजदासी रानी बाँकावती १२. तीजा जी ३१. शेख रंगरेजिन १३. तुलछराय १४. पदमा चारिरगी ३२. सरस्वती १५. बीरा ३३. सहजो बाई १६. प्रताप क्वरि बाई ३४. सुन्दर कुंबरि बाई १७. मीरा ३५. हरि जी रानी

१८. रएछोड कुंबरि

- ३. भाटों और ऐतिहासिक हस्तलेखों की वर्णनात्मक सूची—श्री टेसी-टरी द्वारा सम्पादित इन प्रतियों में केवल बीकानेर स्टेट संग्रहालय में संगृहीत हस्तलिखित ग्रंथों में दो स्त्री लेखिकाओं, नाथी तथा राव योधा की साखाली रानी का उल्लेख मिलता है।
- े छुन्देल वैभव बुन्देलखंड के साहित्यकारों की रचनाश्रों के इस संग्रह में कई स्त्री कवियों का उल्लेख है, पर उनमें से प्रायः सब मुंजी देवीप्रसाद की खोज- पुस्तक में सिम्मिलित हैं।
- 4. हिन्दी के मुसलमान किय-श्री गंगाप्रसाद विशारद द्वारा लिखित इस पुस्तक में कई स्त्रियों का वर्णन है। जिन मुसलमान स्त्रियों की साहित्य सेवा का उल्लेख उन्होंने किया है, उनके नाम ये हैं:
  - १. शेख ३. सुन्दर कली २. ताज ४. मुस्तरी

- ५. रूपवती बेगम
- ६. मुसलमानों की हिन्दी सेवा—श्रीकमलधारी सिंह 'कमलेश' द्वारा लिखित इस पुस्तक में भी शेख श्रीर ताज का नाम तथा उनकी रचनाश्रों के कुछ उदाहरण उल्लिखित हैं।
- ७. स्त्री किव को मुदी श्री ज्योतिप्रसाद द्वारा सम्पादित यह ग्रंथ श्रपने ढंग का एक है। प्राचीन लेखिकाश्रों में से श्रधिकतर उन्होंने 'मिहला मृदुवागी' में से ली हैं, पर उनके जीवन चरित्र तथा रचनाश्रों पर एक परिचयात्मक दृष्टि डाल कर उसे एक नया रूप दे दिया है। श्राधुनिक कवियित्रियों की रचनाश्रों पर उनके विचार मौलिक हैं। रचनाश्रों के संकलन श्रीर सम्पादन का ढंग इस विषय के निष्कर्ष पर पहुँचाने में काफी सहायक है।

इसके स्रतिरिक्त हिन्दी साहित्य के विभिन्न इतिहासों में कुछ लेखिकाश्रों के नाम मिलते हैं। ग्रियसंन, तासी, शिवसिंह, रामनरेश त्रिपाठी इत्यादि द्वारा सम्पादित किवियों की सूचियों में भी उल्लिखित कवियित्रियों में से कुछ की श्रावृत्ति मिलती है। श्राधृनिक इतिहासकारों ने इस विषय पर इन्हों के सहारे थोड़ा बहुत प्रकाश डाला है; पर यह प्रकाश इतना खुंथला है कि कवियित्रियों के व्यक्तित्व श्रौर उनकी रचनाश्रों की एक छायामात्र दिखायी देती है।

इस बिखरी हुई सामग्री को सूत्रबद्ध रूप देने के लिए उसे काल और प्रवृत्तियों के अनुसार विभाजित करना आवश्यक है। कालानुसार विभाजित में सब से बड़ी अड़चन है—अनेक प्रवृत्तियों का एक ही समय में अस्तित्व। नई प्रवृत्तियों के उदय के साथ साथ पुरानी भावनाओं का भी विकास होता रहता है। ऐसी अवस्था में काल के अनुसार विभाजिन में प्रवृत्तियों की अनेकता के कारण एकरूपता का अभाव हो जाता है। कालविभाजिन की अपेक्षा प्रवृत्तियों के आधार पर विभाजिन अधिक सुविधाजिनक होने के साथ ही वास्तविक भी है। काव्य की आत्मा भाव है। साहित्य में बहती हुई भावों की अवाध धारा में कोई व्यवधान नहीं मिलते। अत्यव प्राप्त सामग्री को प्रधानत्या प्रवृत्तियों के ही आधार पर विभाजित कर प्रत्येक प्रवृत्ति में स्त्री के योग की विवेचना गई है। परन्तु प्रवृत्तियों की स्वाभाविकता तथा सुविधा के होते हुए भी काल अथवा समय की पूर्ण उपेक्षा नहीं की जा सकती; अत्यव पहले सम्पूर्ण सामग्री को कालानुसार विभाजित करके तत्पश्चात् प्रत्येक काल की प्रधान प्रवृत्तियों के अनुसार विभाजिन किया है।

- १. डिंगल की कविधित्रियाँ।
- २. मध्यकालीन साहित्य को स्त्रियों की देन।
- ३. ग्राधुनिक काल की प्रमुख लेखिकाएँ।

१. डिंगल की कवयित्रियाँ—ग्रारम्भ कालीन साहित्य में बीर भावना का प्राधान्य है। इस काल की ग्रक्षिक रचनाएँ डिंगल भाषा में ही मिलती हैं, जो राजस्थान की प्रमुख भाषा थी। डिंगल में रची जाने वाली कविताग्रों में यद्यपि वीरत्व की प्रधानता मानी जाती है, पर उस बीर काव्य की प्रेरणा में ग्रोज से ग्रधिक श्रृंगार है। इसके ग्रतिरिक्त डिंगल काव्य रचना काल इतना विस्तृत है कि उसका काल विभाजन करना ग्रसम्भव है। इस कठिनाई के कारण डिंगल की कविताग्रों को चाहे वे श्रृंगार की हैं ग्रथवा वीर की, एक ही ग्रध्याय के ग्रतर्गत रख दिया है। इनमें से ग्रधिक रचनाएँ श्रृंगार की हैं। वीर काव्य के नाम पर लिखे जाने वाले काव्य में स्त्रियों की रचनाएँ बहुत कम हैं। निम्नलिखित तालिका से इस तथ्य की पृष्टि होती है:

#### डिंगल की कवयित्रियाँ

| ;  | नाम                     | रचना काल सम्बत्       |
|----|-------------------------|-----------------------|
| ۲. | भीमा चारगी              | १४६०                  |
| ₹. | चंपा दे रानी            | १६५० मुं० देवी प्रसाद |
| ₹. | पद्मा चारखी             | १६५४                  |
| ٧, | काकरेची जी              | १७१५                  |
| ሂ. | नाथी                    | १७३०                  |
| ξ. | बिरजू बाई               | १८००                  |
| 9. | राव योधा की साखाली रानी | ग्रनिदि वत्           |
| 5. | हरि जी रानी             | १८७६ मृत्यु तिथि      |

२ मध्यकालीन साहित्य को स्त्रियों की देन—डिगल काव्य की श्रृंगार भावना के साथ भारतीय वातावरण में धर्म की लहरें आई। संघर्षमय जीवन ने धर्म की सांत्वना पा शान्ति का अनुभव किया, निर्णुण और सगुण भिक्त के उदय के साथ साहित्य में भी इन्हीं भावों पर आश्रित रचनाएं होने लगीं। एक और निर्गुण ब्रह्म, और खंडन मंडन का प्रस्ताव लिये कबीर की गरजती हुई वाणी सुनाई पड़ी और दूसरी और सूफी मत की माधुयं से सिक्त प्रेममार्गी शाखा का विकास हुआ। प्रेममार्गी शाखा में एक भी स्त्री का उल्लेख नहीं मिलता; केवल संत काव्य में ही कुछ स्त्रियों की कुछ रचनाएं प्राप्त होती हैं। इन स्त्रियों की रचनाएं भाव बहुलता, और उपदेशात्मकता की वृद्धि से सुन्दर और सफल हैं; परन्तु अनुभूतियों की तीव्रता की कमी है।

#### विषय प्रवेश

#### संत कवयित्रियाँ

नाम रचना काल सम्बत्

उमा ग्रिनिश्चित
 पारवती ग्रिनिश्चित
 मक्ताबाई १३४५

४. इन्द्रामती १७०६, दर के बीच में

 ५. सहजोबाई
 १८००

 ६. दयाबाई
 १८००

निर्मुण काव्य शाखा में भाग लेने वाली इन स्त्रियों की रचनाओं में संत काव्य की प्रत्येक प्रवृत्ति सिक्सिलित सिलती हैं। दूसरी काव्य धाराओं में एक आध को छोड़ कर स्त्रियों की रचनाओं को उस प्रवृत्ति विशेष के पुरुषों की रचनाओं के समक्ष नहीं रख सकते; सौष्ठ्य में स्त्रियों की रचनाएं बहुत पीछे रह जाती हैं, पर निर्मुण काव्य में काव्य का कला पक्ष उतना सबल न होने के कारण स्त्रियों और पुरुषों की रचनाओं में अधिक अन्तर नहीं दिखाई देता। छंद, अलंकार, रस इत्यादि का अभाव संत कवियों और कवियत्रियों के लिए बराबर था।

निर्मुए की श्रटपटी वाएगी तथा सुक्ष्म भावना के बाद भारतीय मानस में सगुरा भिवत का प्रवाह ब्राता है। राम ब्रौर कृष्ण मर्यादा ब्रौर लीला पृक्ष के रूप में जनता की भावना में प्रवेश करते हैं। सूर और तुलसी के माधुर्य और आदर्श ने जीवन के वैषम्य को भिक्त के मद में डुबो, जनता की श्रतुप्त भावनाश्रों को तृष्ति का श्राभास दिया। भिवत की लहर में भौतिक ग्रसफलताएँ भुलाई जाने लगीं। इस प्रकार साहित्य में राम काव्य ग्रौर कृष्ण काव्य की धाराएँ प्रवाहित हुईं। राम का श्रादर्श श्रौर गाम्भीर्य काव्य के उतना निकट नहीं था, जितनी कृष्ण की लीलाएँ। कृष्ण चरित्र की कमनीयता ग्रीर माध्यं, गीति काव्यों के रूप में प्रस्फुटित हुन्रा। संगीत, प्रेम ग्रौर वात्सल्य नारी हृदय के जितना निकट है, उतना गाम्भीर्य ग्रौर ग्रादर्श नहीं। इसके अतिरिक्त जीवन की कटुताओं ने उनके एकरस जीवन में जो नीरसता भर दी, उसका पूरक राम का आदर्श चरित्र नहीं हो सकता था। आदर्शी और संस्कारों में बँधा उनका जीवन भावनात्रों ग्रीर श्रनुभूतियों का प्यासा था। कृष्ण काव्य के माधुर्य ग्रौर वात्सल्य ने उन्हें प्रचुर मात्रा में ये वस्तुएँ दीं ग्रौर नारी हृदय की भावनाएँ कृष्ण काव्य के क्षेत्र में ही पूर्ण रूप से प्रस्फुटित हुई। ब्रजभाषा का माधुर्य, गीति तत्व, वात्सल्य, मधुर भावना, नारी हृदय के ग्रधिक निकट थी; इसलिए स्वाभाविक या कि उसकी अनुभूतियाँ भी इन्हों के सहारे प्रस्फुटित होतीं। राम काव्य को उन्होंने जान बुझकर नहीं छोड़ा। कुछ लोगों का विश्वास है कि स्त्रियों ने फ़ुप्ए काव्य को

ग्रपने उपयुक्त समक्ष कर ही श्रपनाया; परन्तु वास्तविकता तो यह है कि श्रपनाने का प्रश्न स्त्राने के पूर्व ही कृष्ण काव्य का माधुर्य उनके हृदय में प्रवेश कर चुका था।

## कथा काव्य की नेविकाएँ

| જીલ્સા વરાજ્ય વરા              | and su     |
|--------------------------------|------------|
|                                | सम्वत्     |
| १. मीरावाई                     | १५६०       |
| २. गंगाबाई                     | १६०७       |
| ३. सोन कुँवरि                  | १६३०       |
| ४. वृषभात कुँवरि               | १८८४       |
| ५. रसिक बिहारी बनोठनी जी       | १८३२       |
| ६. ब्रजदासी रानी बाँकावती      | १७७६       |
| ७. रानी बख्त कुँवरि प्रिया सखी | १२०७       |
| द्र. सुन्दर कुँवरि बाई         | १७६१       |
| ६. ताज                         | १७००       |
| १०. वीरां                      | १८००       |
| ११. छत्र कुँवरि बाई            | १८४४       |
| १२. पजन कुँवरि                 | ग्रनिश्चित |
| १३. स्वर्णलली                  |            |
|                                |            |

१४. कृष्णावती

१५. माधवी

राम भावना भी स्त्रियों की काव्य रचना से बिल्कुल रहित नहीं है। पर दूसरी धाराग्रों की श्रपेक्षा इनकी संख्या बहुत कम है । राम साहित्य के विस्तृत निर्माण काल में केवल कुछ स्त्रियों की रचनाएँ प्राप्त होती हैं; जो रचनाएँ मिलती हैं, उनमें गाम्भीर्य, कला, सौंदर्य, तथा काव्य के दूसरे ग्रावश्यक तत्वों का ग्रभाव है।

#### ाम काव्य की लेखिकाएँ

१. मध्र ग्रली

१६३५

२. प्रतापकुँवरि बाई

१६वीं शती उत्तरार्ध

३. तुलछराय

भक्तिकाल के पश्चात् मुगल वैभव श्रौर सामन्तीय वातावररा में श्रृंगार काव्य पनपता है। शिक्षा के ग्रभाव तथा दूसरे कारएों से इस काल के रीति ग्रन्थों के निर्माण में कुछ भाग ले सकने के लिए स्त्रियां ग्रसमर्थ ग्रौर ग्रयोग्य थीं, पर केवल सौष्ठव की कसौटी पर इनकी रचनाएँ भाव क्षेत्र में किसी से पीछे नहीं हैं। रीति

काल का स्थूल श्रृंगार, जिसमें रितभाव ग्रौर चेष्टाग्रों की ही प्रधानता है, भावना की सूक्ष्मता जहाँ विषय ग्रौर वर्णन की लौकिकता के सामने गौए प्रतीत होती है, स्त्रियों द्वारा प्रेरणा पाकर भी उससे दूर था, प्रेम के रहस्योद्धाटन, शारीरिक कियाग्रों के स्थूल वर्णन, नारी के श्रत्यन्त निकट होते हुए भी उसके स्वभाव के प्रतिक्ल थे, ऐसी ग्रवस्था में श्रृंगार काव्य रचयिताग्रों की संख्या ग्रधिक नहीं मिलती।

#### शृंगार काव्य की लेखिकाएँ

#### रचना काल

| १. प्रवीराराय पातुर | १६५०       |
|---------------------|------------|
| २. रूपमती बेगम      | १६३७       |
| ३. तीन तरंग         | १६४०       |
| ४. शेख रंगरेजन      | १६५०       |
| प्र. सुन्दर कली     | ग्रनिश्चित |

इन रचनाश्रों का मूल्यांकन करना किन है। इनमें से कुछ तो ऐसी ह, जिनका उल्लेखमात्र मिलता है, जिनकी रचनाश्रों के उदाहरण के रूप में केवल नागरी प्रचारिणी सभा में उल्लिखित ग्रन्थ के ब्रारम्भ ग्रौर ब्रन्त मात्र मिलते हैं। परन्तु जिनकी रचनाएँ प्राप्त हैं, उनके काव्य श्रृङ्गार के उत्कृष्ट उदाहरण हैं।

हिन्दी की इन मुख्य प्रवृत्तियों पर लिखने वाली लेखिकाओं के श्रतिरिक्त कुछ ऐसी लेखिकाएँ भी मिलती हैं, जिन्होंने नीति, पित सेवा, श्रौर नारी धर्म इत्यादि विषयों पर रचनाएँ की हैं। काव्य की दृष्टि से यद्यपि उनका कुछ महत्व नहीं है, परन्तु इस प्रचारात्मक साहित्य का श्रलग श्रस्तित्व है; इसलिए उन पर प्रकाश डाले बिना यह प्रसंग श्रध्रा रह जायगा।

#### स्फुट काव्य लेखिकाएँ

| नाम               | रचना काल |
|-------------------|----------|
| १. रत्नावलि       | १६१३     |
| २. खगनिया         | १६६०     |
| ३. केशव पुत्र वधू | . १६६०   |
| ४. कविरानी चौबे   | १७५२     |
| ५. साई            | १६२२     |
| ६. नैना योगिनी    | १८६३     |

मध्यकालीन साहित्य के इतिहास में स्त्रियों की देन का एक स्वतन्त्र अस्तित्व है, परन्तु ग्रभी तक इसका स्वतन्त्र रूप से संकलन, विवेचन ग्रीर ग्रध्ययन नहीं हुग्रा। इस निबन्ध के तथ्य चयन में मेंने अनेक प्रकाशित तथा अप्रकाशित ग्रन्थों से सहायता ली है। प्रत्येक युग में नारी जीवन का मूल्यांकन करने के लिए विविध इतिहास ग्रन्थों से सामग्री ग्रहण की है, परन्तु उसे अपने दृष्टिकोण तथा आलोच्य विषय के अनुकूल, अपने ढंग से उपस्थित किया है। इस प्रकार निबन्ध के तथ्य चयन में यद्यपि में अनेक साहित्यकारों, गवेषकों तथा इतिहासकारों की ऋणी हूँ, परन्तु प्राप्त सामग्री के संकलन तथा निबन्धन में मेरा मौलिक प्रयत्न इतना अधिक है कि ऋण का आभार अधिक नहीं रह जाता।

जहाँ तक विवेचन का सम्बन्ध है, वह प्रायः सभी मेरा ग्रपना है। मीराबाई ही एक ऐसी कवियत्री थीं, जिनके विषय में कुछ विवेचनात्मक सामग्री प्राप्त हो सकी थीं; परन्तु उस सामग्री को भी ग्रपने दृष्टिकोण से परिष्कृत करके मेंने ग्रपनाया है। ग्रतः मध्यकालीन हिन्दी जगत् की इन उपेक्षित इकाइयों को प्रकाश में लाने, उनका मूल्यांकन करने का सम्पूर्ण प्रयत्न मेरा ग्रपना है, तथा इस क्षेत्र में यह गवेषणात्मक निवन्ध सर्वथा मौलिक है।

मुख्य विषय की विवेचना के पश्चात्, हम उस काल की परिधि में प्रवेश करते हैं, जब भारतीय वातावरण में मध्यकालीन निद्रा के बाद जागृति ग्राई। राजनीतिक ग्रौर सामाजिक चेतना की ग्रंगड़ाई से जीवन की लहर ग्रा गई, ग्रौर भारतीय नारी को बदलते हुए जीवन ने नया रूप दिया। उसके उद्घार ने उसे राजनीति, समाज तथा राष्ट्र को सिकय सहयोग देने का अवसर दिया; साहित्य भी उसके योग से बंचित नहीं रहा। सम्बत् १६०० के पश्चात की लेखिकाश्रीं का एक श्राभास मात्र देकर सन्तोष कर लेना पड़ा है। इस युग की श्रनेकोन्मुखी साहित्यिक धाराख्रों, तथा, मध्ययुगीन और आधुनिक साहित्य की ब्रात्मा में महान ब्रन्तर होने के कारएा, सम्वत १६०० के पश्चात की लेखिकाओं को दो भागों में विभाजित कर दिया है। प्रथम परिशिष्ट में सम्वत् १७०० से १७५० तक की प्रायः प्रधान अप्रधान सभी लेखिकात्रों को सम्मिलित करने का यथाशक्ति प्रयत्न किया है। इस काल की लेखिकाग्रों की रचनाएँ पूर्ववर्ती भाव तथा भाषा दोनों ही दृष्टि से स० १६०० के पूर्ववर्ती साहित्य के अधिक निकट हैं, परन्तु विषय की निर्धारित सीमा के उल्लंघन के भय से उन्हें पुथक कर उनकी रचनात्रों की संक्षिप्त विवेचना मात्र से सन्तोष कर लेना पड़ा है। १६५० तक की जिन लेखिकाओं का उल्लेख प्रथम परिशिष्ट में किया गया है; उनके नाम ये हैं:

कृष्मा काव्य

प्रताप बाला, जीमनमहाराज की मां, जुगलप्रिया, गिरिराज कुंबरि, रघुवंश कुमारी, बाघेली विष्ण प्रसाद कुंबरि, रामप्रिया

राम काव्य

शृंगार काव्य स्फुट काव्य चन्द्रकला बाई, सरस्वती देवी, मुश्तरीबाई राजरानी देवी, दीप बुंवरि, विरंजीकुंवरि, रमा देवी, बुन्देलावाला।

सम्वत् १६:८० के पश्चात् की लेखिकाश्रों को साहित्य के विभिन्न श्रंगों के श्रनुसार विभाजित कर दिया है। श्राधुनिक हिन्दी साहित्य की स्त्रियों की विशाल देन पर पूर्ण दृष्टिपात करना श्रसम्भव है, क्योंकि यह श्रपने में ही एक स्वतन्त्र श्रौर विस्तृत विषय है; पर इसके एक श्राभास के विना विषय श्रधूरा रह जाता है। श्राधुनिक साहित्य की प्रगति में नारी का सहयोग इतना श्रिधक है कि प्रत्येक लेखिका की रचनाश्रों का पूर्व विवेचन कठिन है। श्रतः द्वितीय परिशिष्ट में केवल प्रमुख लेखिकाश्रों की देन पर एक सिहावलोकन मात्र कर दिया है।

## आधुनिक युग की प्रमुख लेखिकाएँ

काव्य

महादेवी, तोरनदेवी, सुभद्रा कुमारी चौहान, तारा पाण्डे,

सुमित्रा कुमारी सिन्हा।

गद्य काव्य

दिनेशनन्दिनी।

कहानी

कमला चौधरी, उषा मित्रा, होमवतीदेवी, चन्द्रिकरण

सौनरिक्सा, शिवरानी देवी।

उपन्यास

उषा मित्रा

निबन्ध ग्रौर गद्य महादेवी

एक निवेदन श्रौर कर दूं। हिन्दी में अनेक शब्दों के तत्सम तथा तद्भव दोनों ही रूप स्वीकार किये गये हैं। मैंने अधिकतर तद्भव रूपों का प्रयोग किया है। संस्कृत व्याकरण के अनुसार हिन्दी के अनेक शब्दों के रूप अशुद्ध निर्धारित किये जाते हैं; परन्तु मुक्ते भाषा के स्वाभाविक विकास पर विश्वास है, श्रतः हिन्दी में स्वीकृत संस्कृत शब्दों के श्रनेक (तथाकथित श्रशुद्ध) रूपों का प्रयोग इस निवन्ध में उन्हें शुद्ध मान कर ही किया गया है।

एक निवेदन उद्धरणों के विषय में श्रीर करना है। मैंने मुद्रित तथा हस्त-लिखित दोनों ही प्रकार के ग्रन्थों का उपयोग किया है। हस्तिलिखित ग्रन्थों में पृष्ठ संख्या श्रादि प्राय: नहीं है, श्रतएव उद्धरणों में एकरूपता का निर्वाह करने के लिए मैंने पृष्ठ संख्या, प्रकाशन इत्यादि का विस्तृत उल्लेख नहीं दिया। इसके श्रितिरक्त लेखिकाश्रों का उल्लेख जिन विशिष्ट ग्रन्थों में मिलता है उसका विस्तृत परिचय मैंने विषय प्रवेश के श्रन्तर्गत दे दिया है। इन सब तथ्यों को ध्यान में रखते हुए मैंने श्रिक्तर लेखिका तथा ग्रन्थ का ही विवरण दिया है, पृष्ठ संख्या का नहीं; क्योंकि कहीं पर उसे देना श्रीर कहीं पर न देना श्रिक संगत न होता।

#### दूसरा ग्रध्याय

# हिन्दी पूर्व काल में नारी

ऐतिहासिक पृष्ठभूमि—संस्कृति तथा साहित्य के अन्योन्याश्रित सम्बन्ध के कारण किसी विशेष वर्ग की साहित्यिक देन पर विवेचनापूर्ण दृष्टिपात करने के पूर्व उसकी सांस्कृतिक पृष्ठ-भूमि से परिचय आवश्यक है। जीवन की परिस्थितियाँ प्रतिभा के प्रस्कुटन में वाधाएँ अथवा सहायक बनती हैं। भारतीय इतिहास पर अंकित भारतीय नारी के अनेक रूपों का परिचय उसकी सामाजिक तथा सांस्कृतिक पृष्ठभूमि का एक आभास देने में सहायक होगा।

भारतीय संस्कृति के इतिहास के प्रारम्भिक पृष्ठों पर नारी की प्रतिभा वेवमन्त्रों तथा ऋचाओं के रूप में स्वर्णाक्षरों में ग्रंकित है। संस्कृति के प्रतीक साहित्य में नारी के महत्व तथा प्रतिभा की स्पष्ट छाया मिलती है। वेद, महाकाव्य रामायण तथा महाभारत, बौद्ध तथा जैन साहित्य तथा उनके परवर्ती मनु, विष्णु, याज्ञवल्क्य, नारद, बृहस्पित, पाराशर इत्यादि के धर्मशास्त्रों के ग्राधार पर ही भारतीय सामाजिक व्यवस्था के इतिहास की रेखाएँ खींची जाती हैं। इनके ग्रतिरिक्त युग के लौकिक साहित्य का भी इस वृष्टि से पर्याप्त महत्व रहता है। इस प्रकार वेदों से ग्रारम्भ होकर बारहवीं शती तक का साहित्य भारत की प्राचीन संस्कृति का मूल ग्राधार है। इसी साहित्य कोश के पृष्ठों पर ग्रंकित उल्लेखों के ग्राधार पर इस पृष्ठभूमि की रेखाएँ खींची गई हैं।

प्राचीन स्रायों के सामाजिक जीवन का जो स्राभास ऋग्वेद में मिलता है, उसके संगठन के सिद्धान्त तथा व्यवहार में स्त्रियों का पद श्रेष्ठ ग्रौर उच्च दिखाई देता है। स्त्रियों के जीवन की सीमा साधारएा दिनचर्या से परे मानसिक तथा धार्मिक नेतृत्व के क्षेत्र में भी दृष्टिगत होती है। साहित्य रचना की क्षमता रखने वाली स्त्रियों को ग्रपनी प्रतिभा के विकास में किसी प्रकार की बाधा का सामना नहीं करना पड़ता था। ऋग्वेद संहिता में कई स्त्री किवयों की रचनाएँ सम्मिलित हैं:

प्रथम मंडल के एक सौ छब्बीसर्वे सूत्र के सातवें क्लोक की रचयिता रोमशा बह्मवादिनी है:

श्राग्निरीशे वसूनां श्रुचियों र्घागरेषाम । प्रिया श्रापिधीर्व निषीष्टं मेधिर श्रा व निषीष्ट मेधिरः । उसी मंडल के एक सौ उन्नासी सूत्र के दो क्लोक लोपामुद्रा द्वारा रचित हैं: पूर्वी रहं शरदः शश्रमारा दोषा वस्तोरुषसो जरयन्ती भिनात श्रियं जरिमा तनूनामप्य नु पत्नीवृर्षस्रो जगम्युः ।

इनके अतिरक्त दूसरे मंडलों में भी स्त्रियों द्वारा रचित ऋचाएँ मिलती हैं, जिनका साधारए। परिचय निम्नलिखित उल्लेखों से मिल जाता है:

| मंडल | सूक्त  | मंत्र संख्या | रचयिता          |
|------|--------|--------------|-----------------|
| १०   | १५१    | ×            | श्रद्धा कामायनी |
|      | १५४    | ¥            | यमी वैवस्वती    |
|      | 3 € \$ | Ę            | पौलोमी शची      |

शारीरिक शक्ति के क्षेत्र में भी उनका पूर्ण योग था। समर भूमि में स्त्रियों के सिक्रय सहयोग का स्पष्ट उल्लेख मिलता है। एक कथा के अनुसार विष्पला के युद्ध में घायल होने, तथा अश्विनों के उपचार से स्वस्थ होने का उल्लेख मिलता है। विवाह के विषय में उन्हें पूर्ण स्वतन्त्रता थी; प्रेम विवाह प्रचित्त तथा प्रचुर थे। अनेक अभिसारों तथा प्रेम प्रसंगों के विवरण से सिद्ध होता है कि बाल विवाह का पूर्णतया अभाव था; इसके विपरीत स्त्रियों के प्रौढ़ावस्था में विवाह का भी आर्य सभ्यता में पूर्ण निषेध नहीं मिलता। ऋग्वेद के दशम मंडल की एक ऋचा द्वारा आर्य सभ्यता में विधवा की अवस्था पर कुछ प्रकाश मिलता है। इनशान में पित के शव के पास लेटी हुई विधवा को सम्बोधित करके कहा है:

उदीर्घ्वं नार्यभि जीवलोक गता सुमेखमुपे शेष एहि । हस्तग्रामस्य दिधिषोस्त वेदं पत्युर्जनित्वमभि संबूभय।

ऋग्वेद में पत्नी के उच्च पद को देखकर समाज की व्यवस्था में नारी के उच्च स्थान का अनुमान किया जा सकता है। गृह पत्नी के श्रेष्ठ स्थान का आभास अनेक इलोकों द्वारा मिलता है। एक स्थल पर स्त्रियों के प्रति कुछ उपेक्षामय शब्दों का प्रयोग अवश्य मिलता है, जिसमें कहा है कि स्त्रियों की बुद्धि निर्वल होती है और उनका चित्त अधिक संयम नहीं पसन्द करता।

इन्द्रश्चिद् द्या तदब्रवीत स्त्रिया ग्रशास्यं मनः । उतो ग्रह कतुं रघुम ।

इतिहास की प्रगति के साथ स्त्रियों के ह्नास के स्पष्ट चिह्न दिख ई देने लगते हैं। ग्रायों तथा ग्रनायों के संघर्ष के फलस्वरूप जाति बन्धन ग्रनुदिन कठोर होते गये। युवक तथा युवतियों के स्वतन्त्र बाधाहीन सिम्मलन में प्रेम की सम्भावना स्वाभाविक थी; उन पर किसी प्रकार का ियन्त्रण ग्रथवा प्रतिबन्ध ग्रसम्भव था। प्रेम जाति ग्रथवा वर्ण की सीमा नहीं जानता, प्रेम ग्रौर विवाह की सीमा बाँधने के लिए यह ग्रावद्यक था कि स्त्रियों की स्वतन्त्रता पर भी बन्धन लगाया जाता। इस प्रकार वर्ण ब्यवस्था तथा विशेषकर ग्रनायों की उपस्थिति के कारण पुरुषों से स्वतन्त्रतापूर्वक मिलना

जुलना कम होने लगा। पर्वा यद्यपि श्रारम्भ नहीं हुश्रा था पर पुरुषों की गोष्ठियों से स्त्रियाँ श्रलग रहने लगी थीं। इस पार्थक्य ने उनके ज्ञान श्रथा श्रनुभव को परिमित कर दिया; फलतः उनका श्रादर भी कम होने लगा। स्त्री के ह्रास का सबसे बड़ा कारण एक श्रौर था। ऋग्वेद काल की श्रपेक्षा श्रव जीवन के भौतिक श्रानन्द का महत्व कम हो रहा था, श्रौर तपस्या की प्रवृत्ति बढ़ रही थी। संसार से विरिक्ति के मार्ग में स्त्री सबसे बड़ी बाधक थी। हाम प्रवृत्ति की निग्दा के श्रारम्भ के साथ स्त्री के ह्रास का इतिहास भी श्रारम्भ होता है। मैत्रायणी संहिता में उनका उल्लेख जुश्रा तथा मितरा के साथ हुश्रा है। तैत्तिरीय संहिता में एक वाक्य में स्त्री एक बुरे शूद्र से भी नीची है। ऐतरेय ब्राह्माण में भी यह श्राञा प्रकट की गई है कि स्त्री श्रपने पित को उत्तर न दे।

यद्यपि स्त्रियों की निन्दा और परतन्त्रता की प्रवृत्ति सहिताओं तथा बाह्याएों में आरम्भ हो गई थी, पर यह चित्र एकदम काला ही हो, यह बात नहीं है। इस प्रकार के परिवर्तन एक दिन में नहीं होते। दो विरोधी प्रवृत्तियों के संघर्षण से किसी फल के मूर्त रूप ग्रहण करने में काफ़ी समय लगता है। ब्राध्मण और संहिताओं के ही अनेक कथनों से स्त्रियों के पद का सम्मान और आदर प्रमाणित होता है। तत्वज्ञान के बाद विवाद में वह पुरुषों के समान ही भाग लेती थीं। ऐतरेय ब्राह्मण और कौषीतिक ब्राह्मण में अनेक विदुषियों का उल्लेख आया है।

महाकाव्यों के युग में स्त्रियों के विषय में यत्र तत्र श्राये हुए उल्लेखों के श्राधार पर उस युग की नारी की कल्पना करने की श्रपेक्षा, उनमें श्रंकित नारी का रूपाधार श्रिषक स्पष्ट श्रीर स्वाभाविक होगा। महाकाव्यों से पूर्व की सामग्री में प्रबन्धात्मकता तथा लौकिक चरित्रांकन के अभाव के कारण ऐतिहासिक तथा वैज्ञानिक उल्लेखों को श्राधार मानना श्रनिवार्य हो जाता है, परन्तु महाभारत श्रीर रामायण में श्रंकित नारी चरित्रों की उपस्थित में, ये उल्लेख गौरण पड़ जाते हैं। इन महाकाव्यों में श्रंकित नारियां श्रोपदी, दमयन्ती, कुन्ती, सावित्री, सीता तथा कंकंयी, श्रपनी श्रवस्था श्रीर युग की कहानी स्पष्ट करने के लिए पर्याप्त हैं। समष्टि में मान्य भावनाएँ उसकी व्यष्टि रूप इकाइयों के विश्लेखण से पूर्णतया स्पष्ट हो जाती हैं। भारतीय संस्कृति के प्रतीक दो महाकाव्य रामायण तथा महाभारत हैं। इन महाकाव्यों का रचनाकाल तथा श्रन्य तिथियों का निर्णय विवाद हैं। रामायण के किव वाल्मीिक का श्रादि किव के पद पर प्रतिष्ठापन रामायण को ही भारतीय लौकिक काव्य का प्रथम ग्रन्थ प्रमाणित करता है; पर भौगोलिक दृष्टि से महाभारत उस काल की रचना प्रमाणित होती है जब श्रायं सभ्यता का स्थापन तथा विकास पंजाब तथा उत्तर प्रदेश के निकट हो रहा था। रामायण की कथा का केन्द्र श्रवध तथा मिथिला

है; इस ग्राधार पर कुछ ऐतिहासज्ञों का कथन है, कि श्रार्य सभ्यता ग्रार्यावर्त के उत्तर पश्चिम में स्थापित होने के पश्चात पूर्वी तथा दूसरे प्रदेशों में बढी। इस प्रकार रामायए। की रचना ग्रायं सभ्यता के उत्तरार्थ में हुई, जब कि महाभारत की रचना उसके प्रारम्भ काल में ही हो चुकी थी। इस ग्राधार पर रामायरा की घटना महा-भारत के बाद की प्रमाशित होती है। इस विषय में एक ग्रन्य मत का प्रतिपादन भी किया जाता है, कि संभव है, अभ्यागत श्रायं विभाजित होकर अनेक स्थानों पर बस गये हों; इस प्रकार रामायरा तथा महाभारत की संस्कृति प्रायः समकालीन हो। ऐतिहासिक दृष्टि से महाभारत की संस्कृति ही प्राचीनतर प्रतीत होती है। कम से कम नारी जीवन के रूप तथा उसके चरित्र भी यही प्रमाशित करते हैं। महाभारत में ग्रंकित नारी के शक्तिशाली ग्रस्तित्व में परिमाजित स्वातन्त्र्य, तथा सक्षम सौंदर्य है। द्रौपदी का चरित्र नारी जीवन की परिशीमाओं तथा शक्तियों का प्रतीक है। उसका ग्रस्तित्व पुरुष के ग्रस्तित्व में विलीन नारीत्व नहीं, भावनात्रों, विचारों, तकीं तथा भ्रन्य प्रत्येक क्षेत्र में शक्तिशाली स्त्रीत्व है। वन पर्व में युधिष्ठर की शांतिप्रिय नीति पर उसकी प्रतारराा में केवल वैयक्तिक प्रतिशोध की भावना ही नहीं, सैद्धान्तिक, नैतिक तथा राजनीतिक बृद्धिमत्ता की छाया का आभास भी मिलता है। राजनीति विक्लेष्या, युधिष्ठिर द्वारा अपने ऊपर ब्रारोपित ब्रास्तिकता का प्रतिवाद, ब्रात्मा तथा ईइचर की विवेचना, कर्मफलों की व्याख्या इत्यादि उसके चरित्र के एक पक्ष हैं, तथा, उसी पर्व में उसका सत्यभामा को पातिवत का उपदेश उसका दूसरा पक्ष । तर्क और भावना के संतुलन को जीवन का भ्राधार बना, बृद्धि तथा हृदय का सामंजस्य कर, वह पांडु पुत्रों पर शासन करती है; चीर हरएा का अपमान भुला देना उसके लिए ग्रसम्भव है, नारी का ग्रहं, पुरुष के बल का सम्बल प्राप्त कर महाभारत में परिशात होता है। द्रोपदी के चरित्र में राजनीति, गृह, समाज, राष्ट्र इत्यादि श्रनेक क्षेत्रों में नारी की क्षमता का ग्राभास प्राप्त होता है। मातृत्व, पत्नीत्व, प्रेयसी रूप, उसके व्यक्तित्व में साकार है। वह पांडवों की सहधर्मिणी तथा मित्र है; समर्पण तथा सेवा से प्राप्त उसकी शक्ति अनुलनीय तथा अनुपम है। महाभारत की प्रधान पात्री के चरित्र का यह रूप उस महाकाव्य के ग्रंतर्गत ग्रनेक नारी विरोधी उल्लेखों का खंडन कर देता है। द्रौपदी के चरित्र के इस शक्तिशाली आभास के अतिरिक्त ग्रन्य नारी चरित्रों का रूप भी ग्रन्थकारमय नहीं है। यह सत्य है कि वैदिक काल की अपेक्षा इस काल में स्त्रियों के प्रति दृष्टिकोए। का स्तर पर्याप्त मात्रा में निम्न हो गया था। स्रानुशासिक पर्व में जिन कटु तथा स्रश्लील शब्दों का प्रयोग है, उनका कुछ न कुछ ग्राधार तो ग्रवश्य ही होगाः

"स्त्री सबसे ज्यादा पापी है, माया है, ग्राग है, जहर है, साँप है; भूठी, मनकार,

विचारहीन, चंचल, दृश्चरित्र ग्रौर कृतघ्न है।"

परन्तु अनेक नारी पात्रों के विश्लेषए इस प्रकार की उक्तियों का समर्थन नहीं करते। स्त्रियां पुरुषों को कर्म तथा वीरत्व का उपदेश देती हैं; पित को यश तथा शौर्य के मार्ग पर चलने के लिए प्रेरित करती हैं। अकर्मण्यता तथा दुराचार पर उन्हें प्रताड़ित तथा लांछित करती हैं। कुन्ती की मातृ शक्ति, गान्धारी के पातिव्रत, तथा ब्रोपेदी के शक्तिशाली व्यक्तित्व में तो उस युग की नारी की छाया मिलती ही है, पर इनके अतिरिक्त यत्र तत्र आये हुए अप्रधान नारी चिरत्र भी साधारएा नहीं हैं। खूत मद में अन्ध नल की राज्य कार्य उपेक्षा देखकर दमयन्ती का राज्य प्रबन्ध की बागडोर स्वयं अपने हाथ में लेना, यम को सावित्री की चुनौती, शकुन्तला का गान्ध्रवं विवाह तथा शक्तिपूर्ण व्यक्तित्व इस तथ्य के प्रमास हैं कि स्त्री का अस्तित्व अनुरंजक मात्र नहीं था। आदि पर्व में शकुन्तला दुष्यन्त से विवाह मीमांसा करती है, प्रेम के प्रथम प्रवाह से आलोड़ित भावावेश के साथ ही उसके विवेक का परिचय भी इन पंक्तियों से मिलता है:

"स्त्री धर्म, अर्थ, काम तथा मोक्ष की मूल है; सबसे बड़ी मित्र है। आनन्द में मित्र है, उत्सव में पितावत् है, रुग्ए।वस्था में मातृवत् है, मृत्यु के पश्चात् भी पित-पत्नी मिलते हैं, इसीलिए तो विवाह सम्पन्न होता है।"

नारीत्व की सीमा महाभारत की अपेक्षा रामायण में संकृचित है। उसके धन्तर्गत भाई हुई प्रौढ़ाओं में नवीन चित्रों की अपेक्षा श्रधिक शक्ति है। कैकेयी का यद्धस्थल में दशरथ को सहयोग, कनिष्ठिका के सहारे रथ की धरी का प्रबन्ध, श्रौर उसका शक्तिशाली व्यक्तित्व रामायरा में ग्रंकित नारी के शौर्य के प्रतीक हैं, पर दुसरी स्रोर, पातिव्रत तथा स्रादर्श के नाम पर पति की इच्छा, स्त्याचार, श्रन्याय, सबके सामने भूक कर अपने को मिटा देने में गर्व समऋते की प्रतिक्रिया में, नारा के ग्रस्तित्व के उच्छेदन का ग्रारम्भ भी दिलाई देता है। सीता का व्यक्तित्व ग्रादशों के पोषरा की दृष्टि से चाहे जितना गम्भीर क्यों न हो, उसमें नारी के समर्परा की चरमावस्था के साथ साथ शक्ति की उपेक्षा भी है। उनके जीवन की घटनाम्रों पर दृष्टिपात करने से यह बात पूर्णतया स्पष्ट हो जाती है कि आज की नारी की विवशता तथा निर्वलता में सीता की कहाती की ही पुनरावृत्ति है। भारतीय नारी के भ्रभाग्य के नवीनतभ पुष्ठ, जिन पर साम्प्रदायिकता के विषाक्षर ग्रंकित है, सीता-हरए। की कहानी से श्रारम्भ हुए प्रतीत होते हैं। सीता की प्रवल मानसिक शक्ति पातिवत में साकार हो गई। इसी के आधार पर उन्होंने अपने लौकिक जीवन की कुंठा की कालिमा को पृथ्वी प्रवेश द्वारा मिटा दिया। राम के ग्रत्याय के प्रति उनका यह प्रतिशोध कम नहीं था, पर ऐसा प्रतिशोध सीता जैसे व्यक्तित्व के लिए ही

सम्भव था, जिसने पुरुष की कामनाओं तथा आदशों की पूर्ति के लिए अपने को मिटाकर भारतीय नारी की मानसिक शक्ति का परिचय दिया।

महाभारत की सूत्रवारिणी तथा प्रेरक द्रौपदी की ग्रपेक्षा, राम-रावण युद्ध का कारण सीता का रक्षणीया रूप पुरुषों को ग्रधिक ग्रच्छा लगना स्वाभाविक था। सीता के रक्षणीय रूप तथा पातिव्रत के नाम पर उनके त्याग ग्रौर उत्सर्ग ने भारतीय सामाजिक विधान की ग्रन्थि भी सुलभा दी। सीता का ग्रसाधारण व्यक्तित्व साधारणतम स्त्रियों पर ग्रारोपित कर दिया गया, फलस्वरूप पातिव्रत स्त्रियों का प्रधान धर्म घोषित हो गया। पातिव्रत के नाम पर समर्पण, त्याग तथा सेवा, इन विधानों के ग्रभाव में भी, स्त्रियाँ करती ग्रा रही थीं, पर उन ग्रनिवार्य बन्धनों ने पुरुष की शारीरिक शक्ति, स्वार्थ तथा ग्रनाचारों के प्रति स्त्रियों को नतमस्तक होने के लिए विवश कर दिया। रामायण तथा महाभारत के सम्मिलित ग्रादर्श कदाचित् भारतीय नारी की भाग्य-रेखाग्रों का कुछ ग्रौर ही रूप बनाने में सफल रहते, लेकिन पति-सेवा की ग्रनिवार्थता से भारतीय वातावरण में एक नई ही प्रतिक्रिया ग्रारम्भ हुई।

हिन्दू विधान ने नारी के धर्म, ग्रर्थ, काम ग्रौर मोक्ष की प्राप्ति पति-सेवा पर ही भ्राश्रित कर, उसके लिए जीवन के श्रन्य क्षेत्रों का मार्ग प्रायः श्रवरुद्ध कर दिया था, परन्तु बन्धन-प्रस्त विवशता तथा नैराश्य, ग्रवरोध से मुक्ति की चेष्टा में श्राकुल हो रहाथा। तथागत बुद्ध को बौद्ध धर्म में स्त्रियों को दीक्षा की व्यवस्था से उनके ग्रवरुद्ध जीवन की श्रृंखला को शिथिल होने का प्रथम ग्रवसर प्राप्त हम्रा । नियंत्रएा की पराकाच्ठा तथा पातिवत के अनिवार्य आरोपर की प्रतिक्रियास्वरूप, समाज के विभिन्न वर्गों की स्त्रियों ने बौद्ध धर्म की दीक्षा ली। उच्च वर्गों के सामन्तीय परि-वारों, शासकों, श्रेष्ठियों के कुल से लेकर श्रमिकों, शुद्रों तथा वेश्याकुल की स्त्रियों तक ने इस मत को ग्रहरण किया। यह सम्बल पाकर मानों बँधे हुए नारीत्व को विस्फोटन का ग्रवसर प्राप्त हुग्रा। विभिन्न परिस्थितियों में विभिन्न ध्येयों से प्रेरित होकर उन्होंने गाईस्थ्य जीवन से विदा ली। बुद्ध के म्रालोकमय व्यक्तित्व से प्रभावित होकर तो स्त्रियों ने उनके मार्ग का अनुसरए। किया ही, अनेक स्त्रियों ने सांसारिक जीवन की दुःखमय घटनाग्रों से प्रभावित होकर भी बौद्ध धर्म ग्रहरण किया। वैधव्य, सन्तान की मृत्यु, पति का दुर्व्यवहार, गार्हस्थिक जीवन के दु:ख ग्रौर चोट इत्यादि इसके कारगों में मुख्य थे। इस प्रकार उनके जीवन-मार्ग की बाधाओं, प्रसुविधाओं, ग्रौर श्रसह्य दशाश्रों से मुक्ति पाने का निष्क्रमरण बौद्ध मत में मिला। इस नूतन वातावररण में प्रविष्ट होकर उन्हें क्वास लेने का श्रवसर प्राप्त हुआ। जीवन में नये संदेश, नई सुविधाएँ ग्रौर नवीन श्राशाश्रों के साथ ग्रपने विकास का विस्तृत क्षेत्र प्राप्त हुग्रा । निर्वास की प्राप्ति में उनका नारीत्व बाधक नहीं बना। दमन तथा नियंत्रए। में वह भिक्षुग्रां से किसी प्रकार भी पीछे न रहीं। मानसिक शान्ति की प्राप्ति की शिक्षा प्राप्त कर निर्वाए। प्राप्ति के लिए जितनी भी साधनाएँ ग्रावश्यक थीं, सभी क्षेत्रों में नारी ने पूर्णं सफलता से कार्य किया।

ऐन्द्रिय इच्छाओं के दमन तथा नियमन के लिए जिस वातावरए की ग्राव-इयकता थी, बौद्ध विहारों के सिम्मिलित वातावरए में उसका स्थापन ग्रसम्भव हो गया। नारी दीक्षा की प्रथम स्वीकृति के ग्रवसर पर, महात्मा बुद्ध की भविष्यवाएगी सत्य प्रमािएत हुई। लौकिक विकर्षए के स्थान पर स्त्री तथा पुरुष का सहवास ग्राकर्षए बन रहा था। संघ का ग्रनुशासन, नियमन ग्रौर व्यवस्थापन जब तक दृढ़ रहा, ग्राचार के कठोरतम नियमों की उपस्थित में यौवन की उच्छृ खलताएँ शान्त रहीं, पर तथागत के निर्वाए के उपरान्त भ्रष्टाचार ने जो रूप लिया, उसने नारी-जीवन की घारा को फिर से मोड़ दिया। दबी हुई कामनाग्रों की प्रतिक्रिया उच्छृ खल ऐन्द्रिय लिप्सा में हुई, जिसने बौद्ध धर्म के ग्रनुशासन तथा नियमन का ग्रतिक्रमए। कर कामनाग्रों की ग्रभिव्यक्ति की ही विजय घोषित की।

गृहस्थ-जीवन से च्युत, यह भिक्षुिंग्याँ, बौद्ध विहारों के पतन के उपरान्त पथभ्रष्ट हो गईं। उनके इस पतन के साथ ही नारी का स्वातंत्र्य भी श्रपने पूर्व परि-चित बन्धनों में बाँध दिया गया। मनु, याज्ञवल्क्य, विष्णु तथा भारतीय जनता के श्रन्य भाग्य-विधायकों के नियमों के बन्धनों ने उन्हें पूर्णतया जकड़ लिया।

इसके परवर्ती साहित्य में श्रंकित नारी में शक्ति तथा निष्ठा का सुन्दर सामंजस्य है। बौद्धकाल के परवर्ती इतिहास तथा काव्य में नारी-चरित्र श्रनुपम है। श्रुवस्वामिनी, राज्यश्री, महाश्वेता तथा कादम्बरी के चरित्रों द्वारा उस युग की नारी-भावना का मूल्यांकन सम्भव तथा सरल है। सामाजिक मर्यादा की सीमा के विरुद्ध कायर पित की इच्छा के प्रति विद्रोह तथा श्रपने प्रेम-पात्र चन्द्रगुप्त के साथ पुनविवाह किसी युग को कायर नारी नहीं कर सकती। राज्यश्री का सती होने का श्राग्रह तथा वैधव्य काल की नैतिक निष्ठा से प्रमाणित होता है कि स्त्रियों के जीवन की प्रतिक्रिया बौद्ध भिक्षुणियों की उच्छृ खलता के पश्चात् नैतिक निष्ठा की श्रोर हो रही थी। इन ऐतिहासिक चरित्रों के श्रतिरिक्त साहित्य की काल्पनिक नारियों में भी इसी भावना का प्राधान्य है। महाश्वेता, कावम्बरी इत्यादि नारियों के चरित्र भी इसी भावना के प्राधान्य है। महाश्वेता, कावम्बरी इत्यादि नारियों के चरित्र भी इसी भावना के प्राधान्य का प्रतिपादन करते हैं। दो-चार ऐतिहासिक तथा साहित्यक पात्र कल्पना की श्राधारभूमि प्रदान करने के लिए काफ़ी नहीं, इसलिए स्त्रियों की स्थित पर प्रकाश डालने के लिए उन विधानों की शरण लेनी पड़ती है, जिन्हें याज्ञवल्क्य, विष्णु, मनु तथा भारतीय जनता के श्रन्य भाग्य-विधायकों ने

बनायां था।

याज्ञवल्क्य तथा मनु के स्त्री सम्बन्धी सिद्धान्तों में मौलिक ग्रन्तर ग्रिधिक नहीं दिखाई देता । उनके ग्रनुसार रोगी, प्रबंचक, मिंदरा-पान करने वाली, बंध्या, कर्कशा, दुराचारिएगी तथा केवल कन्या को जन्म देने वाली स्त्री का त्याग किया जा सकता है।

वात्स्यायन ने स्त्रियों के लिए कामज्ञास्त्र सम्बन्धी ज्ञिक्षा श्रावश्यक बताई है। उनकी पुस्तक 'कन्या सम्प्रयुक्तम' के उपदेशों स्रौर सिद्धान्तों से अनुमान होता है कि कुछ विशिष्ट वर्गों में कन्याग्रों को पूर्ण शिक्षा दी जाती थी। कला-कौशल ग्रौर वेश-भूषा द्वारा ब्राकर्षक बनकर वे युवक समाज में सम्मिलित होती थीं; हर प्रकार के रास-विलास श्रौर ग्रानन्द के उपकरएों के बीच एक दूसरे को ग्राक्षित ग्रौर प्रसन्न करने की चेष्टाएँ होती थीं। उनके अनुसार केवल प्रेम के ग्राधार पर सम्पन्न विवाह ही सफल हो सकता था। उस युग के महान् व्यक्तियों में वात्स्यायन इस दृष्टि से कुछ आगे दिखाई देते हैं। जहाँ मनु तथा याज्ञवल्क्य दमन-प्रवृत्ति के द्वारा समस्याओं की ग्रंथि मुलभाने का प्रयास करते हैं, वहीं वात्स्यायन गुलगत भावनाओं के आधार पर उसका समाधान करते हैं । इन सिद्धान्तों में हमें बाल-विवाह के प्रतिकार का प्रयास दिखाई देता है। विधवा-विवाह के क्षेत्र में भी ग्रपने सम-सामयिकों के विचारों के विरुद्ध उनके विचार बहुत कान्तिकारी हैं। प्रकृति ने ग्रपने विकास-क्रम में मानव-हृदय को ऐसा बनाया है कि स्त्री की स्रोर पुरुष का स्राकर्षण होता है स्रौर पुरुष की स्रोर स्त्री का । यह प्रवृत्ति इतनी बलवान् है कि इसका नियमन श्रौर समाजीकररा सामाजिक संगठन का एक मुख्य उद्देश्य है। पर इसकी प्रबलता से तंग ग्राकर भारतीय धार्मिक ग्रौर नैतिक शिक्षकों ने जड़ से इसके उन्मुलन करने की चेष्टा की। फलस्वरूप, रित-भाव का स्राधार होने के कारए स्त्री-भर्त्सना स्रारम्भ हुई; स्त्रियों का जीवन दीवारों से घिर गया; विधवाएँ जीवित जलायी जाने लगीं; श्रौर स्त्रियों की भाग्य-रेखाएँ पूर्ण-तया धूमिल पड़ गईं। प्रधान ध्येय में कदाचित् कुछ सफलता इससे मिली हो, पर स्त्रियों को इसका बहुत बड़ा मूल्य चुकाना पड़ा। वात्स्यायन ने इस प्रवृत्ति को मूलतः ब्री समभने की अपेक्षा उसकी श्रभिव्यक्ति का यथोचित प्रबन्ध और नियमन अच्छा समभा । पर हिन्दू ग्राध्यात्मिक ग्रादर्श में जहाँ भूख, प्यास, शीत ग्रीर ग्रीब्म पर विजय पाने का प्रयत्न है, जहाँ कोरी दमन-नीति ग्राध्यात्मिकता का ग्रादर्श रही है, वहाँ, उस युग में, वात्स्यायन की इस विवेचना को कौन सुनता ?

गुप्तकाल के पश्चात् नारद तथा बृहस्पित की स्मृतियों द्वारा इस काल के सामाजिक सिद्धान्त पर प्रकाश पड़ता है। सामाजिक प्रथाएँ ख्रौर रीतियाँ स्थिर नहीं रहतीं; मूलतः कोई अन्तर न मिलने पर भी पूर्वकाल से इस काल में थोड़ा-बहुत अन्तर मिलता है। हिन्दू धर्म के नियम-विधायक अपने सिद्धान्तों तथा विधानों में परि-

स्थितियों तथा समय के अनुकूल परिवर्तन करने के लिए सदैव तत्पर थे। यद्यपि निवृत्ति के प्रचार, विदेशियों के आक्रमण तथा वर्ण-व्यवस्था के कारण स्त्रियों के पद का ह्नास हो गया था, तथापि उस युग के सामाजिक नियमों में स्त्रियों की अवस्था उतनी बुरी नहीं है, जितनी आगे चलकर हो गई। कुछ विशेष परिस्थितियों में पुनर्विवाह इत्यादि की व्यवस्था है। स्त्री-पुरुषों के स्वतन्त्र सम्मिलन का विरोध किया जाता था, क्योंकि उसमें दुराचार का भय है।

स्त्रियों के सम्बन्ध में बृहस्पित के विचार बड़े ही रोचक और महत्त्वपूर्ण हैं— 'स्त्रियां जोंक होती हैं; उन्हें नित्य चाहे जितना भोजन, वस्त्र, और आभूषण प्राप्त हों, वे श्रिधिक की इच्छा किया करती हैं। जो स्त्री अपने गरीब या बीमार पित को स्याग देती है वह दूसरे जन्म में कुतिया, गिद्ध या घड़ियाल होती है; जो अपने पित के साथ सती हो जाती है, उसे स्वर्ग में आनन्द की प्राप्ति होती है।'

व्यास की स्मृति में पत्नी का रूप इस प्रकार है---

'धर्म, अर्थ, काम म स्त्री पित से अलग नहीं है। स्त्रियों को घर का सब काम करना चाहिए; चिरत्र में श्रेष्ठ होना चाहिए; महापातकी पित को भी न त्यागना चाहिए; पर पित का कर्त्तव्य है कि वह दुराचारी स्त्री का मुख भी न देखे और डाँट-फटकारकर उसे दूर देश में निकलवा दे। ब्राह्मण की विधवा सती हो जाय या सिर मुंडाकर भोगविलास छोड़कर ब्रह्मचर्य-ब्रत धारण करे।'

पाराबार के अनुसार आत्महत्या पाप है; पर जो स्त्री सती हो जाती है, वह एक करोड़ वर्ष स्वर्ग में रहती है और पित की आत्मा को भी नरक से अपने पास खींच लेती है। जो विधवा ब्रह्मचर्य से रहती है, वह ब्रह्मचारियों की भाँति स्वर्ग जाती है। प्रत्येक पुरुष का कर्त्तव्य है कि संतान पैदा करे। जो युवावस्था में निर्दोष स्त्री का स्याग करता है, वह सात जन्म तक स्त्री होकर विधवा होता है। उनके अनुसार कन्याओं का विवाह १२ वर्ष के पहले हो जाना चाहिए; विलम्ब की निन्दा उन्होंने तीव और अदलील शब्दों में की है।

श्रंगिरस के समय में बाल-विवाह श्रारम्भ हो गया था। किसी वस्तु का मूल्यांकन उसकी सुलभता एवं दुर्लभता पर निर्भर रहता है। स्त्रियों के पद-ह्रास का एक महान् कारण उनकी सुलभता रही है। पुराणों में भी स्त्रियों के प्रति श्राये हुए संकेतों से यही प्रतीत होता है कि उनका त्याग करना सबसे सरल कार्य था।

इसके पश्चात् सातवीं ईसवी शती के इतिहास पर प्रकाश डालने के दो मुख्य

१. दक्ष ४।१।१६।

२. व्यास २।१६।५४।

साधन हैं—(१) उस युग के ग्रंथ श्रौर (२) ह्वेनसाँग द्वारा रचित 'सि-यू'। बाए उस काल का प्रमुख लेखक था। उसकी रचनाश्रों में श्राम-जीवन तथा राजसभाश्रों के बिम्ब-प्रतिबिम्ब वृश्य बना देने की क्षमता है तथा ह्वेनसाँग के ग्रंथ का प्रधान मूल्य उसके समकालीन राजनीतिक, धार्मिक एवं सामाजिक संस्थाश्रों के वर्शन में है।

समाज के दूसरे ग्रंगों पर प्रकाश डालते हुए, स्त्रियों की समस्या पर भी वह किचित् दृष्टि डालता है। उसके ग्रनुसार उस काल में ग्रन्तर्जातीय विवाहों का ग्रभाव था; ग्रनुलोम प्रथा का प्रचुर प्रचार था; उच्च वर्गों में स्त्रियों का पुनविवाह वर्जित था, पर शूदों तथा निम्नवर्गीय वैश्यों में विधवा-विवाह विधान-विहित था।

सती-प्रथा प्रचलित थी, पर यह कहना कठिन है कि सामाजिक विवेक ग्रौर बृद्धि उसे कहाँ तक उचित समस्ती थी। वाग के हर्षचरित से प्रकट होता है कि हर्ष की माता सौभाग्यशालिनी ही मृतावस्था को प्राप्त करने की ग्राकांक्षा से पित की मृत्यु के पूर्व ही जलकर मर गई। राज्यश्री के भी चिता पर बैठने से जलने का प्रयास मिलता है। जो विधवाएँ जीवित रहती थीं, वे स्वेत वस्त्र धारण करतीं ग्रौर एक प्रकार की वैधव्य वेगी बांधा करती थीं। प्रभाकरवर्धन की ग्रन्त्येष्टि के पश्चात् कहे गये हर्ष के शब्दों से विदित होता है—

बहुपत्नी प्रथा का व्यापक प्रचलन था; वास्तव में नियम यही था, एक पत्नी-म्नत होना तो स्रपवाद था। सम्राट् तो एक स्त्री से कभी संतोष ही नहीं कर सकता था। राजाग्रों के स्रन्तःपुर में बहुसंस्थक रिक्षताएँ श्रौर वेश्याएँ रहती थीं। प्रभाकर-वर्धन की पृत्यु-शब्धा पर स्रनेक स्त्रियाँ उनकी शुश्रूषा में लगी हुई विश्तित हैं। युद्ध में जीते तथा मारे गये राजाग्रों की स्त्रियाँ विजेता के स्रन्तःपुर की महिलाग्रों की संस्था में वृद्धि कर देती थीं।

ह्वे नसाँग के वर्णन के अनुसार कुलीन समाज का जीवन सुखमय श्रौर श्रामोदपूर्ण था। राज्यश्री के विवाह तथा हर्ष के जन्मोत्सव के श्रामोद-प्रमोद के वर्णन उस
युग के ऐक्क्यमय जीवन का श्राभास देते हैं, पर राजमहल के जीवन का एक पहलू
बहुत जघन्य श्रौर श्रक्तील था। विलास की मात्रा पूर्णतया श्रीनयन्त्रित थी। स्त्रियों
के लिए राजा ऐसी नैतिक दुर्बलता का प्रदर्शन करते थे जो उनकी मर्यादा के विरुद्ध
ज्ञात होती है। महल में बहुसंख्यक वेक्याश्रों का श्रस्तित्व उस युग की श्रनियंत्रित
श्रौर उच्छु खल विलास-भावना का द्योतक है।

हिन्दी के पूर्वकालीन भारतीय नारी-जीवन के उत्कर्ष ग्रौर श्रपकर्ष पर दृष्टि

१. हर्षचरित २३६।

डालने से यह पूर्णतया स्पष्ट हो जाता है कि भारतीय अध्यात्मवाद की निवृत्ति-भावना, विदेशियों के आक्रमएों और पृश्व की लोलुपता और अधिकार-प्राप्ति की उत्कंठा के कारए समय के साथ-साथ नारी का पद ह्यास होता गया। जीवन की पूर्णता की प्राप्ति प्रवृत्तियों के विकास, सामंजस्य और समाजीकरए में नहीं, उनके दमन में समभी गई और हिन्दू धर्म के संयम की इस निवंतता के कारण स्त्री एक अनिवायं भार बन गई।

#### तीसरा ग्रध्याय

## डिंगल की कवियत्रियाँ

भारतीय नारी-जीवन की इस पतनोन्मुखी पृष्ठभूमि के पश्चात् हम उस काल की सीमा में आते हैं जिसे हिन्दी का शैशव कह सकते हैं। भाषा और साहित्य के क्षेत्र में प्रवेश करने के पूर्व उस काल की राजनीतिक तथा सामाजिक स्थिति से परिचय आवश्यक है।

## तत्कालीन राजनीतिक स्थिति

जिस समय हिन्दी भाषा का जन्म हो रहा था, भारतीय राजनीति के इतिहास में विभाजक शिक्तयों की प्रबलता हो रही थी। कन्नौज के गहरवार राजा जयचन्द तथा अजमेर के पृथ्वीराज का वैमनस्य अपने साथ अनेक हिन्दू राजाओं को भी ले डूबा। मगध के राजा महीपाल तथा कांची के चोल राज्य के संघर्ष तथा कुशासन आरे राजद्रोह के कारण मगध का बल भी घट गया। ११६७ में शहाबुद्दीन गोरी के सेना-पित बिह्तयार खिलजी ने मगध का नाश कर दिया। बंगाल, मालवा, दिल्ली, अजमेर, पंजाब, कश्मीर, सिंध, सभी प्रदेश विदेशियों के आक्रमण से आक्रान्त होकर सदैव के लिए विदेशी राजाओं के अधीन हो गये।

मुसलमानी आक्रमण तथा पारस्परिक वैमनस्य तो इस युग के विच्छेद के मूल में थे ही, इसके अतिरिक्त धार्मिकता और वर्ण-व्यवस्था ने सैनिक तथा राजनीतिक शिक्त और सामाजिक दृढ़ता को पहले ही कम कर दिया था। आलोच्य समय के पूर्व भी विदेशी आक्रमण आरम्भ हो गये थे, धर्म-प्रचार की महत्त्वाकांक्षा में आठवीं शती के आरम्भ में ही मुहम्मद बिन कासिम ने आक्रमण किया। शिक्षण, नियमन और संगठन के अभाव के कारण यद्यपि सिंध का राजा दाहर परास्त हुआ, पर उस पराजय में हमें उस काल की नारी के शौर्य का एक प्रवल आभास मिलता है। दाहर की मृत्यु के अवसर पर उसकी भावनाएँ आँसू बनकर विवश नहीं रह गईं, प्रत्युत् आधात की उस विवम पीड़ा ने उसके शौर्य को उभार दिया। युद्ध के शेष सैनिकों को एकत्रित कर अपने नगर की रक्षा की, उसकी अध्यक्षता में सिपाहियों ने क्रांसिम की सारी आयोजनाएँ निष्फल कर दीं, पर क्षुधा से विवश संघर्ष युद्धभूमि के संघर्ष से कठोरतर था, परन्तु राजपूत के आत्मसम्मान ने समर्पण की अपेक्षा मरण श्रेष्ठ ममभा और भारतीय इतिहास के शौर्य में उस जौहर की सृष्टि हुई जिसकी आवृत्ति राजपूत काल में अनेक बार हुई।

राजपुतों के श्रपकर्ष का सबसे प्रधान काररण उनका पारस्परिक द्वेषजन्य संघर्ष था। ग्रपने राज्य की सीमा बढाने की ग्रपेक्षा ग्रपनी श्रेष्ठता की स्थापना, उनका ध्येय था। गौरव ध्रौर सम्मान की प्रतीक नारी इन युद्धों के हेतु रूप में श्राई, अपहृत कन्या ग्रपने कुटुम्बियों तथा ग्रपहर्ता के बीच वैषम्य की खाई बन जाती थी। विवाह इस प्रकार सहयोग और सहदयता का प्रतीक होने की अपेक्षा गौरव और मर्यादा-प्रसार का साधन हो गया था। इस प्रकार तत्कालीन विच्छेदपुर्ए राजनीति के कारसा नारी की व्यवस्था तथा जीवन पर बहुत प्रभाव पड़ा। विदेशी श्राक्रमणों ने उसे रक्षराीय बना दिया था। पारस्परिक वैमनस्य में प्रेरराा सिद्ध होने के काररा उसके नाम पर अनेक युद्ध होने लगे थे। शौर्य और मर्यादा का प्रतीक बन उसने कितनों को प्रताड़ित ग्रौर कितनों को गौरवान्वित कर दिया था। उसकी इस परिसीमा निर्माण के लिए बाह्य कारए केवल एक था-विदेशी भ्राक्रमए। इसके श्रतिरिक्त भ्रन्य कारएगों के मुल में पूरुष की श्रनियन्त्रित श्रौर उच्छ खल विलास-भावना थी। राजनीति के क्षेत्र में राज्य-प्रबन्ध, सेना-संचालन इत्यादि के लिए वह प्रायः असमर्थ थी, पर शारीरिक बल की इस कमी को जौहर के प्रखर शोलों में जलती हुई मानसिक शक्ति पुरा कर देती थी । विदेशी ग्राक्रमराकारियों के समक्ष ग्रात्मसमर्परा की ग्रपेक्षा जीवन-दहन उनकी उच्च भावना तथा महान् भादर्श के सुचक हैं।

## सामाजिक स्थिति

ऐतिहासिक पृष्ठभूमि में हिन्दू समाज में नारी के विकास के सम्बन्ध में बहुत कुछ कहा जा चुका है। सामाजिक संस्थाएँ किसी युग में स्वतन्त्र ग्रस्तित्व लेकर नहीं जन्म लेतीं, प्रत्युत् परम्परागत रीतियाँ, नियम तथा विधान समय के साथ परिवर्तित होते-होते एक निर्विष्ट रूप धारए। कर लेते हैं। राजपूत काल में भी वैदिक काल से चली ग्राती हुई परम्पराग्रों का विकास एक निश्चित दिशा में लिक्षत होता है। वर्ण्यवस्था से उत्पन्न संकीर्णताग्रों के कारए। स्त्रियों की जीवन-परिधि भी संकीर्ण बनती गई। निवृत्ति-भावना की प्रतिक्रिया यद्यपि वास्तिवक जीवन में पूर्णतया प्रतिकृत रही, पर तवनन्तर नारी-उपेक्षा दूर नहीं हुई। उपेक्षित नारीत्व इस प्रतिक्रिया के फलस्वरूप भू गार की प्ररेशा बन गया। एक ग्रोर राजनीतिक विषमताग्रों ने जहाँ उसमें जलकर भस्म हो जाने की शक्ति दी, वहीं सामाजिक क्षेत्र में उसकी मुलभता, सरलता ग्रौर सौन्वर्य ने उसके व्यक्तित्व को ग्रन्रंजकमात्र बना दिया। बाह्य ग्रौर ग्रान्तिक कारणों से उसका जो रूप बना उसमें दो भावनाएँ प्रधान थीं—शौर्य ग्रौर श्रान्तिक कारणों से उसका जो रूप बना उसमें दो भावनाएँ प्रधान थीं—शौर्य ग्रौर श्रान्ति ।

उस युग में स्त्री श्रौर पुरुष का सम्बन्ध प्रधानतया रक्षरणीय श्रौर संरक्षक का था। माता, पत्नी, पुत्री हर रूप में वह रक्षरणीय थी। परिस्थितगत वैषम्य की श्रृंख- लाओं में जकड़े रहने के कारण यद्यिष उनके व्यक्तित्व का विकास इस मात्रा में न हो सका था कि वह युद्ध ब्रादि में पूर्ण सहयोग दे, पर इस प्रकार की घटनाओं का ब्राभाव नहीं है। उनके प्रसिद्ध शौर्य और जीवन की परिसीमाओं को साथ-साथ वेख-कर ब्राश्चर्य होता है। फिर भी उस काल की नारी का प्रतिनिधि रूप यह नहीं है। वीर काव्य के नाम पर लिखे हुए साहित्य में नारी के ब्रोजस्वी रूप प्रायः नहीं मिलते। इस युग की हिन्दी रचनाओं में चित्रित नारी चंडी ब्रथवा दुर्गा नहीं, केवल कामिनी है। जौहर की ज्वाला उनके शृंगार की मादकता के सामने क्षीण प्रतीत होती है। चित्रण की इस प्रधानता का केवल एक कारण दिखाई देता है कि उस युग के किव जनता के कम तथा राजाओं और ब्राक्षयदाताओं के ब्रधिक थे। तत्कालीन शास्त्रनिष्ठ काव्य में ब्रौर लोकगीतों में ब्रक्ति नारी-चित्रों ने ब्रन्तर है। राजसभाओं में पोषित वीर काव्यों में स्थूल शृंगार की प्रधानता है, पर उस समय के लोकगीतों में नारी का रूप-चित्रण पूर्णतया भिन्न है। इन रचनाओं में शौर्य ब्रौर शृंगार की जो भाव-नाएँ हैं उनमें उस युग की नारी के वास्तिवक रूप का ब्राभास मिलता है।

इस विषय में एक स्मर्गीय बात यह भी है कि लोकगीतों तथा श्रपभ्रं श काव्य में चित्रित नारी के चरित्र साधारण जनता के हैं। वैधानिक संकीर्णताओं का प्रभाव सामन्तीय तथा उच्च बगों पर ग्रधिक था। साधारण जीवन में यह विषमताएँ थीं ही नहीं ऐसा तो नहीं कहा जा सकता, पर जीवन की सभी वस्तुओं का मूल्यांकन स्वर्ण-मुद्राओं से न होने के कारण नारी की उपयोगिता के साथ उसका श्रस्तित्व शेष था। इसलिए वह पुरुष के संघर्षमय जीवन की पूरक थी; उसकी कटुता में माधुर्य बन उसके जीवन को स्पंदित करती थी; और उसके उलते तथा शिथिल क्षरणों में प्रेरणा और उद्गार बन उसे शौर्य से भर देती थी।

राजपूतों के सामाजिक जीवन तथा उनकी भावनाग्रों का सुन्दर चित्राग् श्री हेमचन्द्र द्वारा संकलित काव्य में मिलता है। उस काल के शौर्य के इतिहास में राजपूत नारी की देन बहुत महत्त्वपूर्ण है। वह प्रेरणा है, तलवार से भयभीत होकर रक्षा की ग्रातं पुकार करने वाली नारी राजपूतनी नहीं है, वह शौर्य की साकार प्रतिमा है। ग्रपने प्रेमी के रण-कौशल पर उसे गर्व है। वह कहती है---

भागउँ दोह्नि निम्रय वलु, पसरि उउ परस्सु । उम्मिलह ससिरेह जिव, करि करवाल पियस्सु ॥

— अपनी सेना को उखड़ते श्रौर शत्रु-सेना को फैलते हुए देखकर मेरे प्रिय के हाथों में तलवार बंकिम चन्द्र की भाँति चमक रही है।

प्रेरिंगा ही बनकर नहीं, सिक्रिय सहयोग ग्रीर युद्ध में भाग लेने के विवरण का भी श्रभाव नहीं है। राजपूत वीरांगना के ये शब्द केवल कल्पना के ग्राधार पर िलिले हुए नहीं प्रतीत होते। जिस युग का किव नारी से इन शब्दों की कल्पना कर सकता है, उस युग की नारी के शौर्य में संदेह नहीं किया जा सकता।

पइ मइ वेहि विररा गर्याह, को जयसिरि तक्केइ। केसिह लेघिण जम वरिरा, मय सह को तक्केइ।।

— जब हम श्रीर तुम रशा-क्षेत्र में रहेंगे, विजयश्री की स्राज्ञा दूसरा कौन कर सकेगा, यम की धरिंग के केज्ञों को खींच कर कौन सुख पा सकेगा ?

जेइ मग्ग पारं कड्डा तो बब्सिह मज्जु पियेसा। श्रह भागा श्रमृहं तसा तो ते मारिश्र जेसा ॥

—यदि शत्रु पराजित हुए हैं, तो हे सखि, वह मेरे प्रेमी द्वारा पराजित किये गये होंगे; यदि हमारे सैनिक हारे हैं, तो इसलिए कि वह मृत्यु को प्राप्त हो चुके होंगे।

शौर्य के इन ब्रोजपूर्ण चित्रों के साथ उसकी नारी-सुलभ भावनाक्रों के चित्रों की कमी नहीं है। पर अपनी मर्यादा वह कभी भूलती नहीं, उसके जीवन का सबसे बड़ा ब्रादर्श है शौर्य श्रीर उसकी भावना तथा कल्पना का व्यक्ति है शूरवीर।

> श्रायहि जम्महि वि गौरि दिज्जस कन्तु । तय मत्तहं चतंकु सहं श्रविभ डह हसन्तु ॥

—हे गौरी ! इस जन्म में तथा अन्य जन्म में हमें ऐसा पित देना जो अंकुश से वश में न श्राने वाले हाथियों को मुस्कराते हुए वश में कर ले।

वीरत्व की इन उच्च भावनाथों के साथ ही नारी-हृदय की कोमलताथों का भी चित्रए हैं। कहीं-कहीं विरह की यह अनुभूतियाँ इतनी गहन और मामिक मिलती हैं कि राजपूत स्त्रियों के चिरत्र में शौर्य और श्रृंगार का अनुपम मिश्रए दिखाई देता है। ऐतिहासिक पृष्ठभूमि का सिहावलोकन करने से हम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि उत्पीड़न श्रौर अनाचार का प्रभाव यद्यि तीव्र गित से बढ़ रहा था, पर राजपूत स्त्रियाँ, कम-से-कम साधारए स्त्रियाँ, अपने गौरव और आत्मसम्मान का ऊँचे-से-ऊँचा मोल चुकाती थीं। इस युग में कुछ चारए स्त्रियों और भिट्याएियों के नाम का उल्लेख मिलता है परन्तु प्रायः उन सभी ने बीरता के गीत गाने की अपेक्षा मान, मिलन, रिभावन इत्यादि के गीत अधिक गाये हैं। इन चारिएयों का क्षेत्र रंगभूमि नहीं वरन् अन्तःपुर का रंगमहल होता था। अन्तःपुर के विलासमय वातावरए में श्रृंगार की प्रधानता स्वाभाविक थी। राजा जहाँ अपनी छोटी-छोटी महत्त्वाकांक्षाओं के नाम पर सदैव तलवार रंगने की चेष्टा में रहते थे, वहीं उनका नैतिक स्तर भी निम्नतर होता जा रहा था। सजीव नारियों की प्राप्ति के लिए भी भूमि और अर्थ-प्राप्ति की चेष्टा की भाँति आपस में प्रतिद्वंद्विता चला करती थी। पुरुषों के अनेक विवाह की प्रथा के अनुसार उनकी इस इच्छा पर कोई प्रतिबन्ध था ही नहीं, फलस्वरूप

स्रनेक स्त्रियों के जीवन, याँवन श्रौर श्रेम एक ही पर केन्द्रित होने के कारण श्रन्तःपुर में स्पर्ढा श्रौर ईर्ष्या की प्रतिद्वंद्विता चला करती थी। सभी रानियाँ श्रपने जीवन की सार्थकता प्राप्त करने का प्रयास करती थीं जो केवल नायक की श्रेमपात्री बन जाने पर ही श्रवलम्बित थी। जहाँ राजपूत स्त्रियों का शौर्य श्रौर उनकी स्नात्मशक्ति, उनके युद्ध श्रौर जौहर में प्रतिबिम्बित मिलती है वहीं श्रेम के क्षेत्र में उनकी दुर्बलता श्राश्चर्य का कारण बनती है। यह बात केवल विलास श्रौर वंभवपूर्ण वातावरण में श्रंकुरित श्रौर पल्लवित राजकुमारियों श्रौर रानियों तक ही सीमित नहीं थी, लोकजीवन के चित्रों में भी इसकी भलक यत्र-तत्र दिखाई देती हं। उदाहरणतः—

जे महु दिराराा दिहेग्रडा दइये वयसन्तेरा । तारा गरान्तिय ग्रंगलिउ जज्जा ग्राउ गहेरा ॥

युद्ध-यात्रा पर जाते समय जितने दिवस की ग्रवधि उसका प्रियतम दे गया था उन्हें गिनते-गिनते उसकी उँगलियों पर घाव हो गये हैं। विश्वास नहीं होता कि यह उक्ति उन्हीं राजपूतिनयों की है जिनके मुख से ये शब्द निकले हैं—

> भल्ला हुन्ना जो मारियाँ बहरिए म्हारा कंत। लज्जवन्तु वयसि ब्रहु मद्दभग्ग घर ब्रंत।।

उसे गर्व है कि उसका पित युद्ध-क्षेत्र में मारा गया, नहीं तो पराजित होकर लौटने पर उसे अपनी सहेलियों के सामने लिज्जित होना पड़ता। शक्ति और दौर्बल्य का यह सिम्मश्रम् अव्भुत लगता है। एक और हृदय पर पाषाम रख मर्यादा पर सर्वस्व लुटाकर सन्तुष्ट होने वाली शक्ति है, और दूसरी और एकमात्र निधि आंसू का भण्डार लिये उसी का अवलम्बन लेकर जीने वाली अवला; पर दोनों ही सत्य हैं, कल्पना नहीं। इन दो रूपों से उस युग की नारी अपनी शक्ति, सौन्दर्य और विवशता में साकार हो गई है।

जब राजनीति ग्रौर समाज में ऊहापोह के लक्षरा दृष्टिगत हो रहे थे, भाषा भी ग्रपभ्रंश से दो दिशाग्रों में मुड़कर डिंगल तथा पिगल नाम से विकसित हो रही थी। राजस्थान में नागर श्रपभ्रंश होकर जो साहित्यिक भाषा बन रही थी वही डिंगल कहलाई। डिंगल भाषा का विकास प्रधानतया चारगों ग्रौर भाटों द्वारा हुग्रा। यद्यपि परिस्थितियों ने स्त्रियों को बिलकुल पृष्ठभूमि में रख छोड़ा था, पर इस क्षेत्र में स्त्रियों के प्रयास का ग्रभाव नहीं है। इनमें से कुछ कविष्तियों के स्वर में चारगों का स्वर मिला हुग्रा सुनाई देता है ग्रौर कुछ का उद्भव शृंगार तथा भिक्त की प्रेरगा से हुग्रा है।

डिंगल काव्य का रचना-काल बहुत विस्तृत है। ग्रारम्भ में ग्रन्य प्रादेशिक भाषाग्रों की साहित्यिक उन्नति के ग्रभाव के काररण इसका बहुत महत्त्व रहा, पर ग्रागे चलकर अवधी और बज के सौष्ठव तथा माधुर्य के सामने इसका महत्त्व कम पड़ गया, परन्तु इसका अस्तित्व पूर्णं रूप से लुप्त नहीं हो गया। डिंगल में रचना करने वाली स्त्रियों का जीवन-काल यद्यपि बारहवीं शती के पश्चात ग्राता है, पर उनके काव्य की सांस्कृतिक प्रेररणा राजस्थान ही है। कुछ कवियत्रियाँ मुगलकालीन वैभव के युग में हुई, पर उनका मुग़ल दरवार श्रौर मुसलमानी संस्कृति से विलकुल सम्पर्क नहीं रहा, चारगों का युग यद्यपि राजस्थान के प्रधान राज्यों के पतन के साथ समाप्त-प्राय हो रहा था, पर उनके चिह्न उनके बाद ग्राने वाले छोटे-छोटे राजाग्रों की सभाग्रों में विद्यमान थे। चारगों के प्रशस्ति गानों की प्रधानता यद्यपि समाप्त हो रही थी, पर सामन्तीय वातावरए में, छोटे-छोटे नरेशों श्रौर जागीरों की छत्रछाया में, भाटों की परम्परा के अनेक दरबारी कवि रहते थे जो अपने स्वामी की इच्छानुसार उन्हें प्रसन्न करने के लिए रचनाएँ करते थे। उनकी स्त्रियाँ यद्यपि काव्य के गुर्गों से पूर्ण भिज्ञ नहीं रहती थीं, अधिकतर उनके जीवन का क्षेत्र गृह ही था, पर अपवाद रूप में कुछ ऐसी चारिएयों का उल्लेख मिलता है, जो ग्रपने पति के ग्रांश्रयदाताग्रों के महल में रानियों के मनोविनोद के लिए रहती थीं। उनकी भाषा यद्यपि परम्परा-गत डिगल है, पर उनकी रचनाश्रों में युद्ध की प्रेरणा प्रायः नहीं है, शृंगार की ही दो-बार पंक्तियाँ यत्र-तत्र विखरी हुई मिलती हैं, साहित्यिक दृष्टि से जिनका कुछ महत्त्व नहीं; पर नारी द्वारा रचित ये पृष्ठ चाहे कितने महत्त्वहीन ही क्यों न हों, उनकी उपेक्षा नहीं की जा सकती।

भीमा चार्णी—भीमा बीकानेर राज्य के बीठू चारण की बहन थी, उसका समय विक्रम की पन्द्रहवीं शताब्दी से १५६० के लगभग अनुमान किया जाता है। उस समय खीचीवंश का राजा अचलदास कोटा पर शासन कर रहा था। भीमा अपनी जीविका के लिए वहाँ पहुँची। अपनी वाचाल प्रकृति और मुखर स्वभाव से उसने राजा को प्रसन्न किया और इसके पुरस्कार में अपनी सहेली उमादे का विवाह भी उसने उनसे निश्चित कर लिया। अचलदास के साथ उमादे का विवाह हो जाने पर भीमा भी उन्हीं के साथ आ गई। भीमा की वीरता की कहानियाँ मारवाइ में बहुत प्रसिद्ध हैं। भीमा की कहानी उस अन्यकारमय नारी के इतिहास में जुगनू की चमक की भाँति दिखाई देती है। कई युद्धों के अवसर पर उसने चारणी का कार्य किया। कला और सौन्दर्य की कोमलता में राजनीति और युद्ध की कटुता मिलाकर उसने एक नई भावना को जन्म दिया। अपने संगीत और वीरणा से भीमा ने कई विपक्षी राजाओं को षड़यन्त्र में फँसाकर अपने आश्रयदात। का नमक चुकाया और उन युद्धों पर विजय-प्राप्ति के अवसर पर उसे सहस्रों मुद्रायें, अक्ष्व और गज पुरस्कार में मिले। मुंशी देवीप्रसाद ने इस चारणी की प्रशंसा मुक्त कळ से की है, पर दुर्भाग्यवश

चारएा काव्य पर प्राप्त सामग्री में इस चारएा। की रचनाओं का बहुत थोड़ा उल्लेख मिलता है। वीर गीत उसने लिखे थे ऐसा कहा जाता है, पर वे प्राप्त नहीं होते। हाँ, ग्रपनी सखी उमादे और उसकी सपत्नी लालादे के बीच चलने वाले संघर्ष में उसने किस प्रकार वाचालता ग्रौर प्रवीएता से उमादे को विजय दिलाई, उसका उल्लेख ग्राकर्षक ग्रौर रुचिकर है।

एक पुरुष, वो स्त्रियाँ। दोनों ही उसकी कृपा श्रीर प्रेम की श्राकांक्षी हैं। समस्या की इस उलक्षन में उमादे व्यथित है। लालादे राजा श्रचलदास की प्रथम पत्नी है। उसे पित का प्यार श्रीर उस पर पूर्ण श्रधिकार प्राप्त है। नव वधू उमादे श्रपने श्ररमानों, श्रपनी श्रभिलाषाश्रों तथा कामनाश्रों को समेटे पूर्ण वैभव के बीच में भी श्रकेली श्रीर दुःखी है। कीमा श्रपने पदों से उसका मन बहलाने का प्रयास करती है, पर उमादे जिसकी वीरणा के तार बिना बजे ही श्रस्त-व्यस्त हो रहे हैं, उस संगीत में शान्ति श्रीर सुख कहाँ से प्राप्त करती? एक दिन वह कह बैठी, 'कीमा तेरी वीरणा के यह स्वर, तेरा यह संगीत क्या राजा पर प्रभाव नहीं डाल सकते?' भीमा श्रपनी कला की हार मानने को तैयार नहीं। उसने यह क्रूठा समाचार फैलाकर कि उमादे के पास एक हार है जिसे वह राव साहब के श्राने पर ही देगी, सबका ध्यान श्रपनी श्रोर श्राक्षित किया। नारी-सुलभ चांचल्य श्रीर श्रीतसुक्य से लालादे ने वह हार मांगा। भीमा ने इस शर्त पर कि एक रात राव साहब उमादे के महल में रहें, हार देने का वचन दिया। उत्सुक श्रीर भीत लालादे ने यह स्वीकार किया।

पर राव साहब से उसने वचन ले लिया कि उमादे के महल में वे सैनिक-वेश परिवर्तित नहीं करेंगे। राव साहब ग्रस्त्र-शस्त्र से सुसज्जित हो शय्या पर लेट जाते हैं। उमादे उनके चरण दवा मानो जीवन की पहली सार्थकता प्राप्त करती है, ग्रौर भीमा तान छेड़ देती है—

धिन उमादे सांखली, ते पिय लियो मुलाय। सात बरसरो बांछड़घो, तो किम रैन बिहाय॥ किरती माथे ढल गई, हिरगाी लूबां खाय। हार सटे पिय श्रागियों, हॅसे न सामो थाय॥ श्रचल एराक्या न चढ़े, रोढा रो श्रसवार। लाला लाल मेवाड़ियां, उमा तीज बल भार॥

— उमादे सखी तू धन्य है ! श्राज तूने प्रियतम को ऋय कर लिया, सात लम्बे क्यों का यह वियोग-काल कैसे ब्यतीत किया है ? कृतिका ढल गई, मृगशिरा उदित है । तुम्हें हार के बदले तुम्हारा प्रिय मिला है, पर श्रभी तुम दोनों के बीच हास्य महीं फूटा । लालादे मेवाड़ की रत्न है पर उमा के सौन्दर्य का बल उससे तिगुना है,

परन्तु ग्रचल ऐराकी श्रद्य पर नहीं रोडे पर चढ़ता है।

इन तीक्ष्ण व्यंग्यों का प्रभाव श्रचलिंसह पर कैसे न पड़ता, पर व्यंग्य से तिल-मिलाते हुए भी उन्हें लालादे को दी हुई प्रतिज्ञा याद श्रा जाती है। वह श्रपनी कमर नहीं खोलते। सूर्य की प्रथम किरगों के साथ लालादे की दासी उनको बुलाने के लिए श्राती है, तो उमादे का श्राकुल श्रन्तर पुकार उठता है—

पहो फटी पगड़ो हुआ, बिछरए की है बार । ले सिख थारो बालमो, उरदे म्हारो हार ॥ भीमा इस ग्रसफलता पर भुँभलाकर पूरी भनकार से फिर गा उठती है— हार सटे पिय श्राशियो

इस बार दबा हुग्रा पौरुष रुद्र बनकर इस पंक्ति का भेद पूछता है। भीमा गाती है—
लाला मेवाड़ी करे, बीजे करे न कोय।
गायो भीमा चारणी, उमा लियो मोलाय।।
पगे बजाऊँ घूँघरू, हाथ बजाऊँ तूँब।
उमा ग्रचल मुलावियो, ज्यूँ सावन की लूँब।।
ग्रासावरी ग्रलापियो, घिन भीमा धरा जारा।
धिन ग्राजुँगो दीहने, मनावर्णे महिरासा।

— मेवाड़ी लालादे जो करती है उसे कोई दूसरा नहीं कर सकता। उमादे ने जो कय-चिक्रय किया है वही मैंने श्रापको गाकर सुनाया है। नृत्य ग्रौर वीरणा पर नीर-भरे वारिद की भाँति मैंने उसी गीत की वर्षा कर दी है। मेरी स्वामिनी उमादे धन्य है, जो राजा को मनाने का श्रवसर मिला है।

नारियों के इंगित पर नाचने वाले तक श्रौर विवेक से रहित इस पुरुष की कल्पना मनोविज्ञान श्रौर स्वाभाविकता की कसौटी पर चाहे कैसी ही उतरे, पर भीमा की वाक्-चातुरी श्रौर व्यंग्योक्तियाँ उसके श्रद्भृत व्यक्तित्व का परिचय देती हैं।

इन कितपय पंक्तियों के आधार पर भीमा के काव्य चातुर्य तथा वाक्-विदग्धता पर एक दृष्टि डाली जा सकती है। इन पंक्तियों में कला के सौष्ठव की आशा करना ही भीमा के प्रति अन्याय करना है। काव्य-ज्ञास्त्र के नियमों से अनिभन्न, भाषा के प्रवाह और माधुर्य की महत्ता का मूल्यांकन करने में असमर्थ, छंद तथा अलंकार के नाम से भी अपिरिचित, उस चारणी की इन पंक्तियों में विदग्धता तथा व्यंग्य ही प्रधान है। यही व्यंग्य तथा उपमायें किसी कुशल कलाकार की भाषा के परिधान में सुन्दर काव्य बन जाते, पर भीमा की तीक्ष्ण तथा मधुर भावनाय उसकी भाषा की प्रामी-एता तथा कर्कशता में लुक्त होती-सी जान पड़ती हैं। चारण-परम्परा के अनुसार उसने अपने काव्य का विषय जीवन से ही लिया तथा जीवन की समस्याओं को यथार्थ

रूप में रख उसी ढंग से उसने उनका समाधान भी ढूँढ़ने का प्रयास किया। श्रादर्शों की श्राड़ ले उसने जीवन के सत्य से पलायन नहीं किया वरन् समस्या के प्रत्यक्ष पार्श्व की प्रधानता देते हुए अपनी विदग्धता को काव्य तथा संगीत में बाँधकर कला को जीवन में उपयोगिता की कसौटी बनाया।

इन पंक्तियों में हृदय-पक्ष यदि प्रवल नहीं तो क्षीए भी नहीं है। ग्रान्तरिक श्रनुभृतियों का सुक्ष्म विवेचन यद्यपि इनमें नहीं मिलता, पर ग्रपनी बाल-सहेली के प्रति स्नेह, सहानुभूति तथा उपकार की भावनाएँ हृदय से विच्छिन्न तो नहीं की जा सकतीं। उमादे के प्रति प्रगाढ़ स्तेह के कारए। ही उसकी व्यथा से भीमा को काव्य-प्रेरएग मिलती है। यह स्नेह यद्यपि मानव-स्वभाव की मूल तथा प्रधान प्रवृत्तियों में से नहीं है, पर इसके हृदयस्पर्शी होने में कुछ भी सन्देह नहीं है। जहाँ तक उसके काव्य के भाव पक्ष का सम्बन्ध है, वह साधाररा है। कलापक्ष के श्रस्तित्व के विषय में कुछ कहना ही व्यर्थ है, क्योंकि न तो कला की साधना इन पंक्तियों का उद्देश्य है, श्रौर न इनमें भावों की वह चरमाभिव्यक्ति है, जहाँ साधना की चेष्टा न होते हुए भी अनुभूतियाँ कला बन जाती है। भाषा में न तो परिष्कार है और न पाण्डित्य। स्थानीय प्रचलित शब्दों के बहुल प्रयोग हैं, कहीं तो भावों की सरसता भाषा की ग्रामी एता में बिलकुल खो ही गई है। इन सब ग्रभावों तथा त्रुटियों के होते हुए भी उसमें जीवन है, व्यंग्य है ग्रीर विदग्धता है जिसे देखकर ऐसा भास होता है कि श्रपने श्रनुकुल वातावररा तथा श्रपने विकास का थोड़ा भी श्रधिक श्रवसर पाकर भीमा की प्रतिभा कहीं अधिक प्रस्फुटित होती, प्रतिकृत परिस्थितियों के द्वारा उत्पन्न कुठा के श्वभाव में शायद वह अपने युग के प्रमुख कवियों में स्थान प्राप्त करने की अधि-कारिएगी होती।

पद्मा चार्गी—इनका समय सन् १५६७ के लगभग माना जाता है। यह चारण माला जी साहू की पुत्री तथा बारहट शंकर की पत्नी थीं। वीकानेर राज्य के अन्तःपुर में यह जीविका-निर्वाह के लिए रहती थीं। ऐसा भास होता है कि इनका कार्य भीमा चारणी की भाँति अंतःपुर की रानियों का मनोविनोद करना तथा वहाँ चलती हुई प्रतिस्पद्धां को लेकर पद और कविता बनाना था। डिंगल में यह गीत और कविता लिखा करती थीं। बीकानेर-नरेश अमरींसह उन दिनों अकबर के बिरुद्ध कान्तिकारी स्वर उठाकर उसके कोष इत्यादि को लूटने में प्रवृत्त रहते थे, पर अकबर के विशाल वैभव के सामने इस छोटे से आत्माभिमानी राजा की क्या चलती ? मुग़ल-सेना ने उनके सैनिकों को कुचलते हुए उनका गढ़ घर लिया। अमरींसह उस समय निद्रावस्था में थे। सोते हुए सिंह को छेड़ने का साहस किसी में नहीं था क्योंकि अमरींसह कोध में अपना विवेक खो बैठते थे। ऐसी स्थित में पद्मा ने राग छेड़ उनकी निद्रा भंग की। उस गीत की

बस एक ही पंक्ति प्राप्त है-

#### जाग जाग कल्यारण जाया।

राजा की निद्रा टूटी। श्राक्रमरणकारियों को परास्त करते हुए, वह वीर गित को प्राप्त हुए। उनके जीवन के साथ बँधी हुई पित्नयाँ श्रौर रिक्षतायें उनके साथ सती हो गई। पद्मा ने उन सितयों की वीरता पर कई दोहे कहे, जो प्राप्त नहीं हैं। पर राठौरों के प्रशस्ति गीतों के एक संग्रह में एक गीत इस ग्राशय का श्रवश्य मिलता है जो इसकी सत्यता का प्रमारण देता है—

— आकाश में रएतूर का कठोर गर्जन गूंज रहा है। सिंधु का भयानक स्वर लेकर सेना भुकी थ्रा रही है। वीर राजा के वैर रूपी जल को मथता हुथा मुगल सेना का अग्रएगी थ्रागे बढ़ रहा है। उसकी तलवार की धार राजा के घड़ पर पड़ती है थ्रौर उसे उड़ा देती है। राजा अपनी रक्षा का भरसक प्रयास करता है। पाबासर में इस प्रकार खड्ग-युद्ध चल रहा है। राजा धीरतापूर्वक लड़ने के बाद नाड़ियों से निकले हुए रक्त से नहाया पड़ा है। सती पुष्पा तथा दूसरी श्रप्सरावत् रूपवाली सती स्त्रियां उसके सम्मुख श्राती हैं। हिर की नगरी से श्राये हुए विमान पर उसके भूलते हुए प्राएग श्रासीन होते हैं और राठौरराय इस प्रकार स्वर्ग को प्रयाग करते हैं।

इन कुछ पंक्तियों में व्यक्त श्रोज श्रौर करुणा काव्य की कसौटी पर उत्कृष्ट नहीं ठहरते । कला का इनमें स्पर्श भी नहीं है, पर भाव-दृष्टि से इनकी उपेक्षा नहीं की जा सकती । मुग़ल सेना की गर्जना, रक्त-रंजित राजा का शरीर, पित के साथ जलती हुई सितयों के दृश्य, टेढ़ी-मेढ़ी भाषा तथा भंग छंदों में व्यक्त होने पर भी हुमारी श्रांखों में सजीव हो उठते हैं । राठौरराय के भूलते हुए प्राणों के उल्लेख में युद्ध-जिनत मृत्यु साकार हो उठती है। विकृत शब्दावली की वीहड़ता में छिपे हुए भावों को प्रयास करके निकालना पड़ता है। स्वर्ग का श्रपश्च श सरग तो समभा जा सकता है, पर सरोग की व्युत्पत्ति स्वर्ग तक ले जाने की कल्पना दुरूह है। परन्तु श्लोज तथा करुएा। का व्यक्तीकरए। पूर्णतः श्रसफल नहीं कहा जा सकता, क्योंकि इन भावनाश्लों की एक हल्की छाप हृदय पर पड़े विना नहीं रहती। कवि-कल्पना का भी हल्का-सा पुट मुगल-सेना के श्रग्रएा। की शौर्यपूर्ण गित के वर्णन में मिलता है।

इन पंक्तियों की लेखिका में यद्यपि विदग्धता, काव्योचित कल्पना तथा भावु-कता का स्रभाव है, पर वह विकास के साधनों के स्रभाव के कारए है। सीधी-सादी रीति से भावों के व्यक्तीकरए में जो थोड़ी-बहुत मार्मिकता स्ना सकी है, वह उनकी स्रविकसित प्रतिभा की द्योतक है।

बिरजुबाई—इनका रचनाकाल लगभग सन् १७४३ ब्रनुमान किया जाता है। यह जोधपुर के महाराज श्री अभयसिंह जी की राजसभा में रहने वाले चारए। कविराज करनदीन की बहन थीं। कविराज के सदृश ही यह भी भड़कीले कवित्तों ग्रौर गीतों की रचना करती थीं। यद्यपि वह किसी राजा के श्रन्तःपुर में नहीं रहती थीं, श्रौर न स्त्री होने के कारए यह किसी राजसभा में जाकर प्रशस्ति-गान सुना सकती थीं, पर उनमें कविता लिखने की रुचि थी। कहा जाता है कि एक बार उनका भतीजा चंपावत ठाकुर प्रतापींसह के पास जाने लगा। स्वयं कवित्त या गीत लिखने की प्रतिभा उसमें न थी। पर चारए-परिवार का होकर अपनी यह अक्षमता प्रदर्शित करने में उसे लज्जा का श्रनुभव हो रहा था। उसकी बुग्रा विरजूबाई को उसकी इस बालाकांक्षा का श्राभास मिला। उन्होंने उससे किसी से न कहने का वचन लेकर उसे कुछ पद लिखकर दिये। चाररोों का कार्य युद्धकाल में उत्तेजना की कविता लिखना था। पर साधारएतः वे राजाओं ग्रीर शासकों की प्रशंसा, जीवन के दूसरे ग्रंगों से विषय लेकर भी किया करते थे। राजा की वेश-भूषा, उसकी सेना, उसका अन्तःपुर ग्रौर स्त्रियां सभी उन्हें काव्य-रचना के लिए सामग्री ग्रौर प्रेरएा प्रदान करते थे। बिरजबाई की इन पंक्तियों में भी इन चाट्कितयों वाली प्रवृत्ति दृष्टिगत होती है। राजा के ग्रश्वों का वर्णन ग्रौर उसके दान पर कुछ पंक्तियाँ मिलती हैं, पर भाव ग्रौर कला दोनों ही दृष्टियों से यह रचनाएँ श्रधिक महत्त्व नहीं रखतीं। न तो उनमें श्रन्-भित की तीव्रत है, न कल्पना की सजीवता और न सगुरा सुगढ़ कला, पर सीधी-सादी तुकबन्दी ही उस युग की नारी की आञातीत देन है।

कहो सुचाला ऐराकी, नाव जेरी की बखारा कीजें।

ऐराकी काछी एहा बाजराज। छछेहा बछेक रथा" मत्था ठेके खुराँ डोहरोस फौज। सोहरोस कारजाँ, ग्रारोहरोस पातसाहा ॥ मोहरास एहातुरी नन्द देव रूप लोभ बोल दे दलाला भाई। ग्रमोल दे बड़ाई हेमरास ॥ नगासुं तोल दे जराँ खोल दे खंखधारी नीठ। हाथी साईं डोल देता, मोल दे हवास ॥ पातरती ताते गीस रीती पंथ बिनु पंथी। यूँ सारे दूसरेरे परीती, चीती कंत ज्यूँ उडाए।।

—यह कितनी मुन्दर गित वाला ईराकी श्रव्य है। इसका वर्णन किस प्रकार किया जाय। यह रूप का इतना मुन्दर है कि मन को मुग्ध कर लेने का इसमें श्रद्भृत गुगा है। यह तो श्रद्भों का राजा जात होता है। इसके इस गुगा का क्या वर्णन करूँ। यह प्रतापिसह के रथ में जुतने योग्य है। इसके मस्तक पर फील श्रौर खुरों में नाल जड़ी है। सेना में इसकी शोभा श्रलग ही दिखायी देती है। इस पर श्रारोहित कुँवर प्रताप बादशाह के समान प्रतीत होते हैं। इसका सौन्दर्य देवताश्रों के मद को मथने वाला है। इसके रूप के प्रति राजा महीपिसह भी श्राक्षित हो गये हैं, इसके लिए श्रमूल्य धन दो, हेमराशि दो, रत्नों से इसका मोल करो। खड्गधारी प्रतापिसह को इस पर श्रारोहित देख में मोहित हो गई हूँ।

वर्णन के किया-पद में स्त्रीलिंग के प्रयोग से शंकित हो राजा ने बालक से पूछ ही लिया कि यह पद किसका लिखा हुआ है, और श्रपनी प्रशंसा के महत्त्वाकांक्षी बालक को भयभीत और निराश होकर स्वीकार करना पड़ा कि उसकी बुआ बिरजू- बाई ने यह पद लिखा है।

विरजूबाई की इन पंक्तियों को काव्य की संज्ञा देना उतना ही उपहासप्रद है जितना कि किसी बालक के टूटे-फूटे शब्दों को, जोड़ के प्रयास को, कविता कहना। परन्तु प्राचीन काव्य में ग्रक्षर के नाम पर जो कुछ भी स्त्री द्वारा रचा गया, उसका उल्लेख ग्रावश्यक समक्षकर यहाँ उद्भृत किया गया है।

नाथो — नाथी द्वारा रचित जो हस्तलिखित ग्रंथ उपलब्ध हैं उसका उल्लेख श्री टेसीटरी ने श्रपनी 'डिस्किप्टिव कैटालॉग ग्रॉव बार्डिक पोयट्री' की एक प्रति में किया है। नाथी के व्यक्तित्व के विषय में इस प्रति में कोई उल्लेख नहीं है, केवल ग्रनुमान किया जाता है कि वह भोजराज की प्रमरकोट का

शासक माना है श्रौर नाथी को उनकी पुत्री। उनका कथन है कि चन्द्रसेन के पुत्र राजा भोजराज संवत् १६०० के श्रासपास शासन कर रहे थे। नाथी उसकी पुत्री थी। उनका रचनाकाल १६७३-७४ सम्वत् माना गया है। उनका विवाह डेरवारा नामक स्थान पर हुग्रा था, श्रौर वहीं विष्णु की भिक्त में रत होकर उन्होंने इन भिक्तपदों की रचना की। हस्तलिखित प्रति में प्राप्त सामग्री को उन्होंने इस प्रकार विभाजित किया है—

| भगत भाव का चन्द्रायए। | २१० चरग       |
|-----------------------|---------------|
| गूढारथ                | <b>66</b> ,,  |
| साख्याँ               | ३३८ "         |
| हरि-लीला तथा नाम-लीला | <b>ሂ</b> ጻሂ " |
| बालचरित               | ६२ "          |
| कंस-लीला              | ۳, 308        |

रचना की मात्रा इतनी अधिक होते हुए भी इस प्रति की अप्राप्ति के कारण उसकी देन का उचित मूल्यांकन करना असम्भव है। परन्तु उस युग में इस परिमाण में उसकी रचना देखकर, स्त्रियों के साहित्य को साधारण अनुमानित देन से कहीं अधिक मात्रा का आभास मिलता है।

राव योधा की सारवाजी रानी—'कृष्ण जी री वेली' के नाम से डिंगल काव्य में अनेक रचनाएँ की गईं। इसी नाम की एक हस्तिलिखित प्रति की रचियता श्री टेसीटरी ने इस रानी को माना है। यद्यपि इस रचना का नाम 'कृष्ण जी री वेली' है, पर वास्तव में इसमें केवल रुक्मणी के शारीरिक सौन्दर्य का वर्णन है जिसकी प्रथम पंक्ति है—

### श्रनोपम रूप सिंगार श्रनोपम भूषरा श्रंग ।

ठकुरानी काकरेची—श्रीमती काकरेची गुजरात के अन्तर्गत काकरेची प्रदेश के एक ग्राम दियोधर के ठाकुर बाघेला अगराजी की पुत्री थी। इनका विवाह मारवाड़ देश के पिश्चम परगने केशीनगर के चौहान राव बल्लू जी के पुत्र नरहिर दास जी से हुआ था। इनके पित की मृत्यु शाहजहाँ के पुत्रों के साथ युद्ध करते हुए हुई। उनके श्वसुर और पित शाहजहाँ की अधीनता में थे। कहा जाता है कि इनके पित की मृत्यु के बाद उनके रूप-साम्य का एक व्यक्ति उनका रूप धारण करके आया और यह कह-कर कि शत्रुओं ने मेरे मरने की भूठी खबर उड़ा दी है, उन्हें छलना चाहा। पर उन्होंने उसे पहचान लिया और कहा—

धर काली का करधरा, श्रधकाला श्रगरेस । नाहर नेजां ने बजिया, क्यों पलटाऊँ बस ।। इसके श्रतिरिक्त उनके लिखे हुए और भी दोहे कहे जाते हैं पर उपलब्ध नहीं हैं।

चम्पादे रानी—यह जैसलमेर के राव लहरराज की पुत्री और बीकानेर के राजा के अनुज पृथ्वीराज की रानी थी। मुन्नी देवीप्रसाद ने इनका रचनाकाल १६५० वि० सम्बत् माना है। श्री निर्मल जी ने इस विषय में आन्तिपूर्ण मत दिया है। एक श्रीर वे पृथ्वीराज को अकवर के दरबार में होना बतलाते हैं और दूसरी श्रीर इनका समय वि० स० १६१० मानते हैं। अकवर की मृत्यु स० १६६२ में हो गई थी, अतः मुन्नी देवीप्रसाद जी का मत अधिक विश्वसतीय जान पड़ता है। पृथ्वीराज स्वयं डिंगल और पिगल के श्रेट्ठ कवि थे। प्रेम दीपिका नाम से रचनाओं की हस्तिलिखत प्रति प्राप्त होने का उल्लेख नागरी-प्रचारिगी सभा की खोज-रिपोर्ट में है। पृथ्वीराज के उजड़े हुए जीवन में चम्पा सौरभ लेकर आई। अपनी पूर्व पत्नी लीलादे की मृत्यु पर पृथ्वीराज के श्रुद्ध श्रीर जीवन में छाई हुई उदासी और निराज्ञा का श्राभास उनके इस दोहे से मिलता है:

तो राध्यो नींह खान रूपा रे, वारा दे निसङ्ड। मो देखत तू बालिया, लील रहदा हड्ड॥

—हे ग्राग्न, ग्रव से में तुभ में पका हुग्रा भोजन कभी नहीं करूँगा। तूने मेरी लीला को मेरे देखते-ही-देखते जला दिया; केवल श्रस्थियाँ शेष रह गईं।

चम्पा ने अपने मृदु स्वभाव और सौन्दर्य से पृथ्वीराज के जीवन के सुनेपन को मिटा दिया। अपने विवाहित जीवन में प्राप्त प्रेम और सुख से प्रेरणा पा उसने अनेक दोहे लिखे। उनके जीवन के अत्यन्त रोचक असंग का उल्लेख मिलता है। रिसक और भावुक पृथ्वीराज को दर्पण में एक क्वेत केश दिखाई दिया। उन्होंने उसे उखाड़कर फेंक दिया। उनकी इस चेष्टा पर चपल और किशोरी चम्पा ने अपनी मुस्कान विखेर दी, जिसके दर्पण पर पड़ते हुए प्रतिविम्ब पर पृथ्वीराज की वृष्टि गई। उस प्रसंग को लेकर उन्होंने कुछ दोहे लिखे—

पीथल घोता श्राबियाँ, बहुली लग्गी खोड़।
पूरे जोवन मदमग्गी, ऊँभी मूह मरोड़।।
पीथल पल्ली टमुक्कियाँ बहुल्ली लग गई खोड़।
सामीनता हासा करे, ताली दे मुख मोड़।।

— स्वेत केश ग्रा गये हैं, एक बहुत बड़ा दोष ग्रा गया है। पूर्ण यौवन में मदमाती युवती मुंह फेरकर खड़ी हैं। स्वेत केशों को देखकर नवयुवती खड़ी होकर भी उपहास कर रही है।

चम्पा किन सुन्दर शब्दों में उनकी इस मानसिक ग्लानि का उपचार बनकर कहती है---

प्यारी कहे पीथल सुनो, धोला दिस मत जोय। नरा नाहरा: ....., पाका ही रस होय॥ खेड़ज पक्का धोरियाँ, पंथज गउघाँ पाव। नरा तुरंगा यन फला, पक्का साव॥

—हे प्रियतम ! सुनो, इवेत को सदैव ही बुरा नहीं कहते। नर, नाहर श्रौर .... परिपक्व होने पर ही रस से पूर्ण होते हैं। लोगों की सार्थकता पकने में है, ऊँट की मार्ग तय करने में। नर, तुरंग श्रौर वनफल पकने पर ही स्वादिष्ट होते हैं।

ऐसी भावुक और मुखर रानी की रचनाएँ प्राप्त नहीं हैं, पर अपने पित की काव्य-रचना में उसका पूर्ण सहयोग रहता था। ऐसे तो वह उनके काव्य की प्रेरणा ही थी, पर उनके सिक्रय सहयोग की बात भी काक़ी प्रसिद्ध है। एक बार राजा को अपने रुक्मणी वेश नामक ग्रंथ में प्रासादों की शोभा का वर्णन करते समय छन्द की मात्राएँ पूर्ण करने में कठिनाई पड़ रही थी। काव्य का प्रभाव उनके विन्यास के अनुसार नहीं आ रहा था। चम्पा ने उनके सोचे हुए 'चन्दन पाट' के आगे 'कपाट हि चन्दन' जोड़कर चरण पूरा किया—

### चन्दन पाट कपाट हि चन्दन।

इन पंक्तियों का साहित्यिक मूल्य तो कुछ भी नहीं है, परन्तु इन दो-चार उल्लेखों से तथा इन पंक्तियों में व्यक्त मुखरता से चम्पा के सौरभ के एक करण का स्राभास स्रवस्य मिल जाता है।

रानी रारधरी जी—इनका उल्लेख श्री मुन्ती देवीप्रसाद की राजपूताना के हस्तिलिखित ग्रंथों की खोज-रिपोर्ट में है। इसके ग्रितिस्त 'महिला मृदुवाणी में' उनकी रचना के कितपय उदाहरण तथा उनके जीवन पर संक्षिप्त प्रकाश है। उनका वास्तिवक नाम क्या था, यह तो ग्रिनिश्चित है, परन्तु मारवाड़ के रारधरा प्रान्त के राणा की पुत्री होने के कारण उन्हें रारधरी रानी के नाम से ही पुकारा जाता था। उनका विवाह सिरोही के राव जी से हुग्रा था। खेद का विषय है उनके निवास का यह संकेत प्राप्त होने पर भी उनके पिता ग्रौर पित का नाम ग्रिप्राप्त है। सिरोही राज्य में ग्राबू पर्वत की रमणीय ग्रौर सुरम्य स्थली के प्रति ग्राक्ति होना राव साहब के लिए स्वाभाविक था। राव साहब तथा रारधरी जी की जो पंक्तियाँ प्राप्त है उनसे उनके सुखमय विवाहित जीवन का संकेत मिलता है। ग्राबू की सुरम्य प्रेरणा से राव साहब ने निम्नलिखित पंक्तियाँ लिखीं—

टूंके टूंके केतकी, भिरने भिरने जाय।

ग्रर्बुद की छिव देखता, ग्रौर न ग्रावे ग्राय।।

—गिरि के एक-एक शिखिर पर केतकी खिली है, जूही के पुष्प भड़ रहे हैं,

ग्रर्बुद की इस छवि को देखने के पश्चात् मन ग्रीर कहीं नहीं लुब्ध हो सकता।

पर्वत की श्रसम चढ़ाइयों से श्रमित रानी को यह पंक्तियाँ ग्रच्छी न लगीं। श्रपने पिता के देश के सामने पित के स्थान को तुलना में निम्न सिद्ध करने की चेष्टा में उन्होंने इन पंक्तियों की रचना की—

पिय ब्राछो भखनो जहर, पालो चलनो पंथ। ब्रर्बुद ऊपर बैठनो, भलो सरायो कंथ।।

— इतने विषम पंथ पर चलने से ग्रच्छा ही ग्रफ़ीम खा लेना है। ग्रर्बुद की क्षीड़ाकी, हे कंत ! तुम ब्यर्थ ही प्रशंसाकर रहे हो।

नारी-मुलभ चपलता से निकले हुए ये शब्द राव जी को बुरे लगे या भले, पर उन्होंने मानो उनकी खीभ का श्रानन्द उठाते हुए कहा, क्या तुम्हारे निर्जल-निर्गुरण देश से भी हमारा श्राबू गया-बीता है ? इस पर रानी उत्तर देती है—

> घर ढाँगी, म्रालम धनी, परगरा लूना पास । लिखियो जिरा ने लाभ-सी, राड़धड़ा-से वास ॥

—मेरे गृह पर ढाँगी है, वहाँ श्रालम ईश की पूजा होती है। निकट ही लूग नदी का प्रवाह है, ऐसे राड़धड़े का वास बड़े भाग्यवान को प्राप्त होता है।

ढाँगी राड़धरे में बालू के एक विशेष टीले का नाम है जिसके लिए कहा जाता है कि एक बार किसी बादशाह ने अपने अरबी घोड़ों के लिए अरब देश से रेत मँग-वाया था, जिसे एक विश्वक बैलों पर लादकर दिल्ली की ओर जा रहा था। राजस्थान के राड़धर नामक स्थान पर पहुँचकर उसने वादशाह की मृत्यु का समाचार सुना और निराश होकर सब रेत वहीं डाल गया।

रानी रारधरी की लिखी हुई यह चार-पाँच साधारएा पंक्तियाँ हिन्दी-साहित्य के विशाल महासागर में एक क्षुद्र बिन्दु के समान भी नहीं है, पर विशालता की गरिमा में क्षुद्रता की पूर्ण उपेक्षा नहीं की जा सकती।

हरिजी रानी चावड़ी जी—इनका विवरण भी मुन्ती देवीप्रसाद की 'महिलां-मृदुवाणी' में मिलता है। इनका समय श्रठारहवीं त्रताब्दी का उत्तराढ़ें माना जाता है। इनका जन्म गुजरात प्रान्त में एक प्रसिद्ध ठाकुर-परिवार में हुआ था। धजोपुर के महाराजा मानसिंह की रिसक दृष्टि ने इनके भाग्य में राजमिहिषि बनने की रेखाएँ खींच दीं। यह जोधपुर के महाराजा मानसिंह जी की दूसरी रानी थीं। रिसक मानसिंह के सम्पर्क से रानी की प्रतिभा भी प्रस्कुटित हो रही थी। श्रनेक रानियों से घिरे हुए मानसिंह के हृदय पर उनकी गुण-प्राहिता, सौंदर्य तथा कला-प्रियता का प्रभाव सबसे श्रधिक था। उनके सुखी विवाहित जीवन का संकेत राजा मानसिंह तथा स्वयं उनकी रचनाश्रों में मिलता है। एक बार वह स्नानालय में थीं कि राजा मार्नासह ब्रा गये। उन्होंने दासी से उनके पास श्रपने कुलदेव नाथ जी की श्रपथ भेजी कि ब्रभी वह न ब्रायें। राजा लौट तो गये, परन्तु श्रृंगारोपरान्त रानी के, राजा को बुलाने का, सन्देश भेजने पर राजा ने यह कहकर—तुमने मुभे इतनी बड़ी शपथ दिलाई है, मैं कैसे ब्रा सकता हूँ?—जाना ब्रस्वीकार कर दिया। राजा का यह मान लगभग ६ मास तक चला। इसी ब्रम्तर में वर्षा-ऋतु ब्रा गई। सावन की तीज पर सुहागिनों के श्रृंगार ब्रौर सौन्दर्य सार्थक होने लगे, तब रानी ने निम्नलिखित ख्याल लिखकर राजा के पास भेजा, ब्रौर उससे राजा मार्नासह का मान टूट गया—

बेगानी पधारो म्हारा श्रालीजा जी हो। छोटी-सी धीरण रा पीव।। नाजक साविंगयो रयोदे । उमंग हरि जी ने स्रोडन दिखाती चीर।। श्रोसर मिलयो कह लाडी जी रो थाँ पर नाजक धरग रा

—हे ब्रालीजा ! में तुम्हारे ब्रभाव में बेसुध हो रही हूँ। तुम्हारी कोमल धन कुम्हला रही हैं। सावन की उमंगें चारों ब्रोर छा रही हैं, तुमसे मिलने की उत्कष्ठा बढ़ रही है। हे प्रिय ! मेरे प्रारा तुम्हों पर लगे हैं, तुम्हारी कोमल धन्या की यह दशा हो रही है।

मानिसह की रसज्ञता और रिसकता ने रानी के व्यक्तित्व के विकास का साधन दिया, पर बहुलता का अभ्यासी उच्छृ खल पुरुष एक की सीमा में बेंधकर कब तक रहता। मानिसह ने इनके देखते-देखते अनेक विवाह किये, और रानी ने उन अवसरों पर मंगल-गीतों की रचना करके अपने दु:ख में भी सुख के गीत गाये थे। उन मंगल-गानों में से एक यह है—

चाली मृगा नैशिया जी चम्पा ब्याहियाँ। तिरायाँ, उठे लाल तम्बडा साथी। पनी सुमरे संगरा मिरायाँ, ज्यं माल्या रा मदमाती ॥ रसीलो नींव राज विशायां । सुख समाज रंग सखी, फेर बंधावरण चालो बिरएयाँ ॥ पिव केसरिया

— मृग-नेत्र वाला नायक चम्पा से विवाह करने जा रहा है। लाल ताम्बूल का रंग उसके ग्रधरों पर है। ग्रपने इच्ट मित्रों के साथ वह ऐसा शोभित होता है मानों किसी माला की मिर्ग हो। रसीलेराज, यौवन की तन्द्रा में मदमस्त सुख-समाज से विरा हुन्ना है। चलो सखी, उसके सिर पर न्नाज फिर केसरिया पाग बाँधें।

राजा की अत्यन्त विलास-प्रियता और राज-कार्य के प्रति उपेक्षा का लाभ उठाकर उनके राज्य-कर्मचारियों ने अनेक षड्यन्त्र रचकर ऐसी स्थित उत्पन्न कर दी कि
राजा को सिंहासन-च्युत होना पड़ा, राजनीति की जिंदलताओं को अपने जीवन के
आनन्द और विलास-प्रियता के साथ-साथ समन्वित न कर सकने के कारण उन्होंने
युवराज को राज्य का भार सौंप दिया। योग्य राजा के योग्य पुत्र होने के नाते कुँवर
भी राज्य-कर्मचारियों की चाटूक्तियों से प्रभावित होकर, उनके परामर्श के अनुसार
अपने पिता को मरवाने का षड्यन्त्र करने लगे, पर स्वयं दुर्व्यसनों के भाजन हो पिता
से पहले ही स्वर्ग सिधार गये। यह स्वाभाविक था कि उपेक्षित पत्नीत्व, मातृत्व में
सफलता पाने का प्रयास करता, हरिजी रानी निरन्तर अपने पुत्र का साथ दे रही थीं,
अतः उन्हें भी इसके लिए राजा का कोपभाजन होना पड़ा। इस प्रकार एक प्रतिभा,
केवल नारी होने के कारण, पित और पुत्र को माध्यम बना अपनी महत्त्वाकांक्षाओं की
पूर्ति का स्वप्न देखते-देखते लुप्त हो गई। शयन-कक्ष की एक कोठरी में बन्द, अपने
अहं की रक्षा करती, भूख और प्यास से तड़पकर, उसने रोष से प्राग्त त्याग दिये।

रानी चावड़ी द्वारा रचित काव्य में कल्पना, अनुभूति तथा कला तीनों ही तस्वों का थोड़ा-बहुत समावेश है। पहले उद्धृत दोनों ही पदों में माधुर्य और कल्पना है। मंगल-गीत में अपने पित के वर-वेश धारण करने पर उनकी हार्दिक अनुभूतियाँ अपने आप फूट निकलती हैं। हृदय में समाई हुई टीस उनके बहुत प्रयास करने पर भी छिप नहीं सकी। याँवन की तन्द्रालस्य में मदमस्त रसीलेराज के विवाह के अवसर पर, हृदय पर पाषाण रखकर, आनन्द के गीत गाये, पर उनके हृदय की छिपी भावना इस पंक्ति में फूट ही पड़ी—

### फेर बँधावरा चालो सखी। पिव केसरिया बरिएयाँ॥

विवाह के उल्लासमय वातावरए में वर के वेश श्रौर सौन्दर्य की गाथा गाते-गाते जो व्यंग्यानुभूति ग्रपने ग्राप व्यक्त हो गई है वही काव्य की सफलता है। विवशता की पराकाष्ठा पर ग्राई हुई मुस्कान के समान यह वाक्य हृदय में चुभ जाता है—चलो, फिर प्रिय के सिर पर केसरिया पाग बाँधें। गीतों की भाषा प्रसंगानुकूल सुन्दर तथा प्रवाह- युक्त है। साधारए। भाषा में सरल भावों का व्यक्तीकरए। कल्पना के सूक्ष्म पुट के साथ काक़ी श्रच्छा बन पड़ा है। सरलता के कारए। भाषा शृंगारहीन नहीं जान

पड़ती, बिल्क सरल वाक्य-विन्यास में छिपी हुई विदग्धता मर्म-स्थल पर श्राधात करती है। मानींसह के रिसक व्यक्तित्व से ही उन्हें रस की प्राप्ति हुई। उन्हीं की छत्रछाया में श्रपनी भावनाओं को अभिव्यक्त कर श्रानन्द प्राप्त किया। श्रात्माभिव्यक्ति की यथेड्ट शक्ति का श्राभास उनके गीतों में मिलता है, तथा उनके गीतों को पढ़कर एक रिसक, विलास-भरी, मुखर सुहागिन की भावनाएँ और उपेक्षिता की विवशता साकार हो जाती है।

हिन्दी के विस्तृत तथा विशाल डिंगल काव्य के शौर्य श्रौर माध्य की गरिमा तथा सौष्ठव की तुलना में इन चारिएयों की दो-चार पंक्तियों का मूल्य शून्य से बहुत ग्रधिक नहीं है। पर विशालता की गरिमा में क्षुद्र की पूर्ण उपेक्षा श्रसम्भव है। विभिन्न कंटकाकीर्एा परिस्थितियों से उलक्षते हुए व्यक्तित्व का यह श्रवशेष उसके ग्रस्तित्व का महत्त्व प्रमािएत करने के लिए पर्याप्त है।

#### चौथा श्रध्याय

# निगु ण धारा की कवयित्रियाँ

राजपुत इतिहास के पुष्ठों पर वैमनस्य की छाया देख जब विदेशी यवन शासक ग्रपने लोलप नेत्रों से भारतीय बैभव श्रौर ऐश्वर्य की श्रोर देख रहे थे, साधाररा-से-साधाररा बात पर तलवार उठाने का श्रोज श्रौर साहस रखने वाले राजपूत एक संगठन के स्रभाव के कारए। श्रपने वीरत्व सौर शौर्य के होते हुए भी एक के बाद दूसरी पराजय से श्राकान्त हो रहे थे, श्रौर यवन श्रपनी महत्त्वाकांक्षाग्रों की पूर्ति में ग्राज्ञातीत सफलता पा एक के बाद दूसरी विजय के स्वप्न देख रहे थे। भारतीय गौरव की अनेक शक्तियाँ अलग-अलग अस्तित्व लेकर छिन्त-भिन्न हो गई । शक्ति के संगठन के ग्रभाव ने स्वर्ण ग्रौर रत्नों से कीड़ा करने वालों को भिक्ष बना दिया। इस वैमनस्य ग्रौर महत्त्वाकांक्षा में स्त्री एक प्रधान कारए। बनकर ग्राई । भारत के महान भाग्य निर्माताओं की सफल नीति ने वैभव श्रौर ऐश्वयं के जो उपकररा एक त्रित किये थे; मौर्य, गुप्त ग्रौर वर्धनों की सफल राजनीति ने जिस वातावरण की सुष्टि की थी उसमें भोग-विलास ग्रौर ग्रानन्द प्रधान था। काम की तृष्ति जीवन की सफलता की कसौटी थी, इन्हीं भावनात्रों से प्रेरणा पा श्रृंगार के ग्रंथों की रचना हुई । जीवन में प्रेम की प्रधानता के कारएा साहित्य में भी शृंगार की श्रभिव्यक्ति ही प्रधान रही। ऐसे वातावरए। के बाद राजपुतों के लिए स्वाभाविक था कि वे ग्रपने वीरत्व में श्रंगार की प्रेराा को प्रधानता देते । प्राचीन काल की नारी, ग्रपनी परिस्थितियों से उलभती. नये विधानों में जकड़ती, छटपटाती, ग्रब इस ग्रवस्था की पहुँच चुकी थी जहाँ इन सोने की जंजीरों में ही उसे श्रपना जीवन सार्थक दिखाई देता था। वैधानिक श्रीर सामाजिक बन्धन उसने धर्म श्रौर मर्यादा के चमकीले ग्रावरण में श्रपने ग्राप लिपटा रखे थे। उसके लिए पुरुष को श्रानन्द की सामग्री बनने के श्रतिरिक्त श्रौर दूसरा कार्य शेष नहीं रह गया था, केवल एक रूप में उसका ग्रस्तित्व शेष था, जो था उसका कामिनी रूप। यह कामिनी पुरुषों के जीवन में ऋंका बनकर श्राई। राज्य ब्रौर यश-प्राप्ति के हेतु किये गये युद्धों का वैषम्य नारी-ब्रपहरए। के लिए किये गये युद्धों से बहुत पीछे रह गया। संयोगिता की कहानी राजपूत इतिहास के पृष्ठों पर ग्रंकित एक ही कहानी नहीं है, कन्या-ग्रपहरएा एक साधाररए-सी बात हो गई थी। यद्यपि अपने इस रूप के लिए नारी स्वयं उत्तरदायी नहीं थी। पुरुष ने जो कुछ किया, वह कहाँ तक नारी की स्रोर देखकर किया स्रौर कहाँ तक स्वयं स्रपनी स्रसंयत उच्छं-

खल प्रवृत्ति की ग्रोर देखकर; इस प्रश्न की प्रतिध्वित विना उत्तर के गूंजकर लौट ग्राती है। पर यह सत्य है कि समाज ग्रौर राजनीति नारी के प्रति लोलुप दृष्टिकोएा के कारएा विचित्र-से हो रहे थे। भारतीय इतिहास के प्राचीनतम पृष्ठों में दृष्टिगत नारी के रूप ग्रौर शक्ति का ग्रालोक क्षीएा होते-होते मध्य पृष्ठों पर ग्राकर पूर्णतया लुप्त हो गया। राजस्थान के जौहरे की ग्राग भी क्षीएा होती जा रही थी, हिन्दी के जिस युग में निर्गुए काव्य-रचना ग्रारम्भ हुई, नारी की स्थित गम्भीरतर होती जा रही थी।

राजनीतिक स्थिति—पन्द्रहवीं शताब्दी के ग्रारम्भ में हिन्दी काव्य में निर्गुण धारा का प्रादुर्भाव हुग्रा। ग्रनेक सामाजिक, धार्मिक, राजनीतिक कारणों के संयोग से इस ग्राध्यात्मिक ग्रान्दोलन को प्रेरणा मिली। तत्कालीन राजनीति की ग्रध्यवस्था से भी इस ग्रान्दोलन का विकास हुग्रा। मुसलमानी विजयों के द्वारा दो विभिन्न संस्कृतियों तथा दो ग्रसम शिक्तयों का पारस्परिक सम्पर्क हुग्रा। फलस्वरूप जीवन के प्रत्येक क्षेत्र में ग्रनेक प्रतिक्रियायें हुईं। यद्यपि बलात् धर्म-परिवर्तन कुरान के सिद्धान्तों के विरुद्ध था, पर इस्लाम के प्रचार में तलवार का प्रचुर सहयोग रहा। श्ररबों तथा उनके पद्यचिह्नों का ग्रनुसरण करने वाले दूसरे मुसलमान ग्राक्रमणकारियों के साथ मृत्यु की विभीषिका, विनाश, बलात्कार इत्यादि साथ-साथ चलते थे। हिन्दुग्रों ने ग्रपनी सामर्थ्यानुसार उनका सामना किया। पर ग्रनेक विषम परिस्थितियों ने उनकी पराजय निश्चित कर दी।

युद्ध-भूमि में मारे गये सैनिकों के स्रतिरिक्त प्रत्येक मुसलमान विजेता के हत्या-काण्ड में सहस्रों मारे जाते थे तथा लाखों बन्दी कर लिये जाते थे। शिक्षा तथा संस्कृति के केन्द्र तक प्ररक्षित रहते थे। भारत में स्थायी रूप से बस जाने तथा साम्राज्य-स्थापन के पश्चात् भी मुसलमानों ने हिन्दु प्रजा को मुसलमान शासक की पीड़न-नीति से छुटकारा नहीं था, उनके व्यथित जीवन का उपयोग केवल कर चुकाने वाली इकाइयों के रूप में ही शेष रह गया था। शासकों की मर्यादा की रक्षा के नाम पर हिन्दु क्यों के लिए अश्वारोहरण, शस्त्र-धारण, सुन्दर वस्त्र-धारण, ताम्बूल-पान इत्यादि अपराध माने जाते थे। हिन्दु श्रों की दशा इतनी दयनीय थी कि उनकी स्त्रियों को मुसलमानों के घर में किराये पर कार्य करने के लिए जाना पड़ता था।

विषय-निर्वाह के लिए निर्गुरा काव्यधारा के उद्भव काल की राजनीतिक विषमताश्रों का स्त्रियों के जीवन पर जो प्रभाव पड़ा, उस पर एक दृष्टि डालना श्राव्-इयक है। युद्ध में जय-पराजय के निर्णय के पश्चात् विजित जाति की स्त्रियों की श्रकल्पनीय दुर्दशा होती है। विदेशियों के युद्धों में ही नहीं श्रपितु राज्यों के पारस्परिक भगड़ों के फलस्वरूप भी स्त्रियां विजयी राज्य के प्रासादों की शोभा बढ़ाने लगी थीं। तातारों तथा मुगलों के श्राक्षमए। की भयावहता में तत्कालीन नारी का करए। चीत्कार कल्पना के कर्ण-कुहरों में छा जाता है। सैनिक जीवन का श्रनुशासन उच्छृ खलता प्रदर्शन का पूर्ण श्रवसर पाकर श्रपनी सम्पूर्ण विभीषिका के साथ जीवन पर छा जाता है। उस समय नारी तथा कन्या-श्रपहरए। द्वारा सैनिकों की चिर-तृषित कामनाश्रों को श्रिभिच्यिकत का साधन प्राप्त होता था। श्रराजकतापूर्ण तथा उच्छृ खल राजनीति तथा शासन से स्त्रियों की रक्षा के लिए श्रीर उनके जीवन को सुरक्षित बनाने के लिए श्राव-श्रयक था कि उसे घर की दीवारों में बन्दी बनाकर रखा जाता, इस प्रकार राजनीतिक परिस्थितियाँ नारी के जीवन-क्षेत्र को संकृचित बनाने में प्रधान कारए। बनीं।

सामाजिक स्थिति—भारत की सामाजिक व्यवस्था की विषमताओं में भी स्त्री के प्रति उपेक्षा का कारण निहित दिखाई देता है। ग्रनेक विचित्र तकों द्वारा बाल-विवाह का प्रतिपादन किया गया। भारतीयों के भाग्य-नियामकों ने धर्म के नाम पर बारह वर्ष से ग्रधिक ग्रायु की कन्या का विवाह शास्त्र-विरुद्ध कर दिया। कुछ इति-हासकार इस विषाक्त प्रथा का मूल यवनों का ग्रात्रमण बतलाते हैं। यवन धर्म-युद्ध में विश्वास न करने के कारण लूटमार ग्रौर स्त्रियों का ग्रपहरण करने में बिलकुल नहीं हिचकिचाते थे। इसीलिए छोटी ग्रायु में कन्याग्रों का विवाह शास्त्रविहित बना दिया गया, पर ग्रात्रमणकारियों के लिए विवाहित ग्रौर ग्रविवाहित कन्याग्रों में कोई ग्रिधिक ग्रन्तर का कारण नहीं दिखाई देता तथा इस विषाक्त प्रथा का ग्रंकुर पौरुष्टि की चरम ग्रौर हेय स्वार्थवृत्ति में ही फुटता हुग्रा दृष्टिगोचर होता है।

कन्या को समाज और राष्ट्र के लिए भार बना देने का दूसरा उत्तरदायित्व सती-प्रथा पर है। राजस्थान के जौहर का यह विकृत रूप उसके इतिहास में एक ऐसी गहरी कालिमा है कि मर्यादा और त्याग की चाहे जितनी गहरी सफ़दी हम उस पर पोतना चाहें उसका धट्टा मिट नहीं सकता। एक पुरुष की मृत्यु के साथ उसकी स्त्रियों का जीवित जल जाना नहीं अपितु जला दिया जाना यह व्यक्त करता है कि संसार में नारी उपभोग की अधिकारिग्गी नहीं, सामग्री बनकर आई थो। जिस सामग्री का कोई मूल्य नहीं, जो पत्नी बनकर किसी का अनुरंजन करने और मां बनकर किसी का पालन करने की क्षमता नहीं रखती, उसके जीवन का मूल्य क्या है ? उसे जला-कर राख कर डालना ही उचित समक्षा गया। हिन्दू धर्म के रक्षकों ने दूसरे देशों के सामने भारतीय स्त्रियों के त्याग और बलिदान का ढिडोरा पीटते हुए इस प्रथा को न्यायोचित बतलाया, पर हेंसते-हेंसते पति के शव के साथ जल जाने वाली स्त्रियों के मानसिक बल का भेद, दाह के पहले पिलाये गये धतूरे और मंग, खोल देते हैं। मद में चूर कभी हेंसती, कभी रोती, अर्ढ-चेतन नारी सोलह श्रु गार से सजी, ढोल और अन्य वाद्यों के

रव के बीच चिता में प्रवेश करती थी। करुए चीत्कारों को वादनों के तुमुल नाद में छिपा दिया जाता था। दृश्य की वीभत्सता को छिपाने के लिए राल इत्यादि धुगाँ देने वाली वस्तुएँ डाल दी जाती थीं। इस प्रकार संसार में साथ देने वाली सहर्धीमए। को पुरुष बलात् स्वर्ग में भी लेजाकर वहाँ उससे अपनी सेवा स्वीकार कराता। स्थिति को यह वीभत्सता और भयंकरता उस युग की विवश नारी का इतिहास कहने के लिए यथेष्ट है।

दुस्साध्य वस्तुश्रों का मूल्य श्रधिक होता है। समाज श्रौर राष्ट्र में उपयोगिता की दृष्टि से मूल्यहीन होने के साथ-साथ, नारी के मूल्यांकन में कमी का बड़ा कारण उसकी सुलभता, रही है। श्राचार के बन्धन पुरुष के लिए नहीं के बराबर थे, श्रनुरंजन की सामग्री नारी के पत्नी-रूप तक ही नहीं सीमित थी। पत्नी-रूप में भी बहु विवाह प्रथा ने स्त्रियों का पक्ष बिलकुल हल्का कर दिया था। इस प्रकार शारीरिक बल ने मानसिक बल पर विजय पाकर इतिहास के श्रारम्भ में जिस पीड़न का प्रथम श्रध्याय श्रारम्भ किया था, वह मध्यकाल में इस सीमा पर पहुँच गया था।

धार्मिक स्थिति-एक श्रोर वैधानिक श्रौर सामाजिक क्षेत्र में निरीह श्रौर मुक ंनारियों के साथ यह न्याय हो रहे थे, राजनीति में पुरुष की उच्छ खल पिपासा के कारएा उसके नाम पर युद्ध हो रहे थे श्रीर दूसरी श्रीर इन सभी भौतिक क्षेत्रों से जनता की वित्तयों को हटाकर आध्यात्मिकता की ओर भुकाने का प्रयास किया जा रहा था। नारी का मल्य जड़ पदार्थों से किसी भी प्रकार अधिक न रह गया था। ऐसे युग में जनता के नेराइयमय संघर्ष को जीवन की सफलता श्रौर सार्थकता में परिशात करने का ब्राध्या-त्मिक ग्राइवासन दिया गया । संघर्ष में नारी सबसे बड़ी आकर्षण थी । ग्रतः उसकी भर्त्सना स्रोर उपेक्षा के बिना पुरुष की उच्छुं खल प्रवृत्ति को बाँध सकना स्रसम्भव था। मसलमानों के स्राक्रमण से स्रधिक भयावह उनका हिन्दुस्रों के प्रति व्यवहार था। मसल-मान अपने प्रभुत्व के मद में और हिन्दू अपनी अरक्षित अवस्था के भय से एक दूसरे के निकट ग्राने में ग्रसमर्थ थे। यद्यपि स्थिति की विषमता चरम सीमा पर थी, पर दोनों ही मत के कुछ विशिष्ट जन एक मिलनसूत्र की स्रावश्यकता का स्रनुभव कर रहे थे ग्रौर भौतिकता के नैराध्य को श्राध्यात्मिक सफलता में परिवर्तित करना चाहते थे। सुफ़ी फ़क़ीरों का इस क्षेत्र में प्रयास सराहनीय है। उन्होंने जनता के प्रन्तस्तल के उस भाग को स्पर्श करने की चेष्टा की जो दोनों में ही सामान्य थे। नारी का जो बाधक चित्र उन्होंने खींचा उसमें उसके कामिनी रूप की ही प्रधानता थी। यह सत्य है कि उस युग में नारी का वही रूप शेष रह गया था ग्रौर संत कवियों के लिए यह स्वाभाविक हो था कि वह नारी की भर्त्सना करते। निवृत्ति के लिए काम का निरोध ग्रावश्यक था, श्रौर उस निरोध के लिए नारी के प्रति उपेक्षा श्रौर विमुखता भी श्रनिवार्य

थी। इस प्रकार नारी रूपी विकार की अनिवार्यता पर भी कुठाराघात आरम्भ हो गया। अभी तक वह एक अनिवार्य विकार, युद्ध की प्रेरएा। और महत्त्वाकांक्षा की सामग्री प्रदान करने वाली थी; पर संत किवयों ने पूर्ण रूप से उसका विरोध और खंडन आरम्भ कर दिया। यह एक दयनीय प्रसंग है कि उन्होंने नारी के रितभाव की ही देखा और उसके आध्यात्मिक महत्त्व की और से अपने नेत्र बन्द रखे। कबीर ने कामिनी को विरोधी तत्त्व घोषित करते हुए कहा—

एक कनक और कामिनी हुर्गम घाटी दोय।

तथा

नारी की कांई परे, ग्रंघा होत भुजंग। दूसरे संतों ने भी उसी स्वर में स्वर मिलाया—

श्रसी बरस की नारिहू, पलटून पतियाय। जियत निकोवे तत्त्व को, मुये नरक ले जाय॥

नारी के दूसरे ग्रंगों को छोड़ केवल इसको ही ध्यान में रख घृगा, भत्संना ग्रीर उपेक्षा के सभी सम्भव शब्दों द्वारा जनता के मस्तिष्क में नारी के प्रति उपेक्षा की भावना भरी गई। नारी की यह विकृति यद्यपि घृगा ग्रीर पीड़ा उत्पन्न करती है परन्तु निर्गुण मत में दीक्षित नारियों की वागी हमें मुस्कराने का ग्रवसर भी देती है। उन संतों में इन स्त्रियों की उपस्थिति ही उनकी भत्संना को चुनौती देती है। काव्य की इस धारा में स्त्रियों की वागी तथा ज्ञानात्मक विवेचनायें मानों ग्रपने गुरुग्नों का ध्यान इस ग्रोर ग्राक्षित करती प्रतीत होती हैं कि नारी में केवल ग्राक्षिण ही नहीं है।

उमा—यद्यपि निर्मुण काव्य, जो युग की व्यथित और पीड़ित चेतना को संघर्ष से पलायन और सूक्ष्म में आश्रय पाने का संदेश दे रहा था, संघर्षम्लक स्त्रियों के प्रति कोई सहानुभूति रखने में असमर्थ था, पर भावना की इस घारा में नारियों का अभाव नहीं है । उमा भी किसी संत को गुरु बनाकर उनसे सतगुरु का भेद जानने की जिज्ञामु कोई शिष्या प्रतीत होती है । नागरी-प्रचारिणी सभा की अप्रकाशित खोज-रिपोर्ट में उनका उल्लेख है, तथा उनके पद वहाँ के संग्रहालय में एक हस्तलिखित ग्रंथ में संकलित हैं । यद्यपि उनके रचनाकाल के विषय में कोई विशेष संकेत नहीं मिलता, पर पदों में विश्वत निराकार ब्रह्म की विवेचना तथा सूक्षीमत के आभास से यही ज्ञात होता है कि इन पदों की लेखिका का जीवन-काल बही होगा जब भारत की जनता की प्रवृत्तियों का भुकाव विशेषकर योग और ज्ञान की श्रोर हो रहा था । इनके पदों में आये हुए सतगुरु और सैयाँ न तो राम और कृष्ण है और न रीति-

काल के नायक । इन धाराग्रों के विशेष उत्थान-काल में स्त्री के सीमित जीवन के लिए यह ग्रसम्भव है कि यह किसी ग्रप्रधान धारा का सहारा लेकर चले ।

उमा द्वारा रचित पदों की भाषा की अपिरपक्वता और ग्रामीएता के कारएा यद्यपि भावनायें स्पष्ट नहीं होतों, पर उनमें अनुभूतियों की तीव्रता और भावों की प्रखरता की कमी नहीं है। आत्मा एक बार अपनी वियोग-अवस्था की अनुभूति प्राप्त कर लेने पर किस प्रकार अपना अस्तित्व सतगुरु के अस्तित्व में लीन कर देने को व्याकुल हो उठती है। सतगुरु का सैन पाकर वह विवश हो व्याकुल-सी पुकार उठती है—

सहेल्या है भारो बहुत सुधारो, सतगुरु सैन मिलायो । राम तमारा नाम मैं को रैरा-दिवस तलफाय ॥ सतगुरु में लीन हो जाने की उनकी प्रबल इच्छा है—

सतगुरु में लय जाइया हो मिलिया पूरन ब्रह्म माह।

उनके पदों से मालूम होता है कि उन्हें योग और ज्ञान से काफ़ी परिचय था। पंचतत्व से निर्मित शरीर रूपी उद्यान में उन्होंने प्रेम की पिचकारी और ज्ञान-गुलाल से जो फाग खिलवाया है, वह उनकी तीव अनुभूति और कल्पना दोनों का परिचय देती है। राम शब्द का प्रयोग कवीर की भाँति दशरथ के पुत्र के लिए नहीं, निर्मुए ब्रह्म के लिए ही किया है—

ऐसे फाग खेले राम राय।
सुरत सुहागरण सम्मुख श्राय।।
पंच तत को बन्यो है बाग।
जामें सामन्त सहेली रमत फाग।।
जहाँ राम करोखे बैठे श्राय।
प्रेम पसारी प्यारी लगाय।।
जहाँ सब जनन को बन्यो है, ज्ञान-गुलाल लियो हाथ।
केसर गारो जाय।।

ऐसा फाग खेलने की उनकी कामना है। उनमें सन्तों का दम्भ नहीं, वह विनय श्रीर प्रार्थना से उसी फाग की प्राप्ति चाहती हैं जो सन्तों के जीवन में समाया हुन्ना है। सतगुरु जी फगवा बगसाव उमा की न्नरदास सुनो।

एक दूसरे पद में भी वह हर प्रकार से ग्रपनी दीनता ग्रौर तुच्छता प्रकट करती है जहाँ वह हृदय में वास करने वाले ब्रह्म के सूक्ष्म रूप पर विश्वास करती है वहाँ ग्रधम- उद्यारन विरद वाले ईश्वर भी उनके ग्रविश्वास के पात्र नहीं हैं। उनके सैयाँ ग्रौर स्व मी का हृदय करुएा। ग्रौर दया से द्रवित हो जाने वाला है। उनका उपास्य देव न

तो ग्ररूप ब्रह्म है ग्रीर न साकार ग्रवतार।

साधना भी उनकी किसी विशिष्ट मार्ग का अवलम्ब लेकर नहीं चलती। एक भीर सुरत और शब्द उनकी साधना के आधार हैं, पर दूसरी और केवल एक मुक्त आराधक-सी प्रतीत होती है। सभी को तारने वाले व्यक्तित्व को सम्बोधित करते हुए वह कहती है—

संयां हो मेरी सब ही न बीरी हों गुनो।
करुगानन्द सामी श्ररज सुनो।।
कामी, कपटी, कोधी मन बसु लालच में श्रित लीन!
श्रधम उधारन विरद तुम्हारो सो क्यों होवेगा दीन?
जो तुम तारी सन्तन का हो मेरी समारत नाहि।
श्रधम उधारन नाम सुना हो, खुसी रहुँ मन माँह।

ऐसा ज्ञात होता है कि ज्ञान-मार्ग की विषम कठिनाइयों के साथ श्रपने हृदय की नारी-मुलभ सरलता का ठीक समन्वय न कर सकने के कारण ही उन्होंने श्रमूर्त ब्रह्म श्रौर साकार राम का तादात्म्य कर दिया है।

उनकी भाषा पर राजस्थानी का स्पष्ट प्रभाव लक्षित होता है। तत्सम श्रौर तद्भव शब्दों के साथ पद-विन्यास श्रौर कियापदों में देश-भाषा के रूप मिलते हैं। न तो इन पदों में छन्दों का ग्रायोजन है श्रौर न भाषा का परिष्कार।

भाषा के ज्ञान का श्रभाव उन्हें था, ऐसा नहीं कहा जा सकता, क्योंकि तत्सम श्रौर तद्भव शब्दों के प्रयोगों का बाहुत्य है, पर काव्य के दूसरे उपकरणों के श्रभाव तथा दोष खटकते हैं, पदों की विभिन्न पंक्तियों में मात्राश्रों की संख्या की विषमता खटकती है। पर उनके पदों में काव्य-सौन्दर्य के उपकरण खोजने का प्रयास करना उनके साथ श्रन्याय करना है। कला को ही साध्य समक्षकर साधना के प्रयास में उन्हें श्रसफल घोषित कर देना उचित नहीं है। साध्य तो उनकी श्रनुभूतियों का दिग्दर्शन है श्रीर उसमें उन्हें यदि श्रधिक सफल नहीं तो श्रसफल भी नहीं कहा जा सकता।

मुक्तावाई—इनका उल्लेख मिश्रबन्धु विनोद में मिलता है। लेकिन वह संक्षिप्त वर्णन मुक्ता जी के काव्य की कसौटी बनने की क्षमता नहीं रखता। महा-राष्ट्र के प्रसिद्ध सन्त ज्ञानेश्वर उनके भाई थे। उन्हीं के संसर्ग से उन्हें बहुत कुछ ज्ञान प्राप्त हो गया था। उनकी भाषा और शैली पर महाराष्ट्र की छाप है। वह अपने सब भाइयों से छोटी थीं। भाइयों के साथ सात्विक वातावरण में पलकर वह बड़ी हुई। जहां उनकी धामिक प्रवृत्तियों ने ज्ञानेश्वर जी का मार्ग अनुसरण किया, उन्हीं के संसर्ग से उनकी काव्य-प्रतिभा भी कुछ चमकी, पर प्रतिभा प्रस्फुटित होकर बढ़ने भी न पाई थी कि कुमारावस्था में ही उनका देहान्त हो गया।

इनके पदों में ईश्वर का निर्गुण रूप ही प्रधान है। केवल यही नहीं वरन् हठयोग के कुछ सिद्धान्तों के स्पष्टीकरण का भी प्रयत्न इन रचनान्नों में दिखाई देता है। 'भ्रमर-गुफ़ा' सहस्र दल इत्यादि के संकेत इस बात की पुष्टि करते हैं। इनके हारा रचित कुछ थोड़े ही से पद उपलब्ध हैं। इसके श्रतिरिक्त सत्संग पर भी उन्होंने काफ़ी जोर दिया है। साधु के दर्शन से उनका मन श्रपने श्राप मुग्ध हो जाता है—

जहाँ तहाँ साधु दसवा भ्रापहि ग्राप विकाना ।

वह योग और सत्संग का आश्रय लेकर आगे बढ़ता है। ऐसी अवस्था भी आती है जब सतगुरु और साधक का अस्तित्व भिन्न-भिन्न नहीं रह जाता बल्कि ससीम असीम में लय हो उसी में लो जाता है।

#### सद्गुरु चेले दोनों बरावर एक दसा भी भाई।

इस प्रकार के उपदेशात्मक पदों की रचना केवल अपने मत के प्रचार के लिए ही की गई होगी इसमें सन्देह नहीं है। योग-मार्ग में भावना की तीव्रता से अधिक तपस्या और साधना है, इसलिए इन पदों में भाव-लालित्य और सौन्दर्य की अपेक्षा उपदेश और शिक्षा ही अधिक है। दुर्भाग्य से मुक्ता जी के अधिक पद खोज में नहीं प्राप्त हो सके। केवल दो-चार पद मराठी के पुराने साहित्य के कुछ संकलनों में मिलते हैं। यद्यपि काव्य-गुगा की दृष्टि से इनकी रचनाओं का महत्त्व अधिक नहीं है, पर उस समय काव्य के क्षेत्र में स्त्रियों का निर्वल प्रयास बोलता हुआ-सा दिखाई देता है।

पार्वती—सेवादास की वासी नामक अनेक संतों की वासियों के संग्रह में कुछ पद पार्वती जी की शब्दी के नाम से संकलित हैं। उनका जीवन तथा समय अज्ञात है। अन्तः साक्ष्य से केवल इतना ज्ञात होता है कि वह किसी निस्पृह और काम को दग्ध कर देने वाले गुरु की शिष्या थीं—

निसप्रेही निहस्वादी कामदग्धी दिने दिने, तासु शिष्याँ देवी पार्वती।

हस्तिलिखित प्रति या उसकी रचना-काल की तिथि के विवरए के ग्रभाव में श्रन्य बातों के विषय में ग्रनुमान करना ग्रसम्भव है। उनके पदों में श्राये हुए प्रसंग उन्हें किसी साधु की शिष्या प्रमारिगत करते हैं। कई स्थलों पर उन्होंने इस बात का ग्राभास दिया है—

> रुक्ख बंस गिरि कन्दर बास । निरधन कथा रहै उदास ॥ शिष्या भोजन सहज में किए । ताकी सेवा पारवती करे॥

जीवन ग्रौर सांसारिक मोह से विराग ग्रौर विकर्षण की भावना से प्राय:

सभी पद श्रोत-प्रोत हैं, धन के प्रति निरपेक्षता, भौतिक सुख श्रौर ऐक्वर्य के प्रति उपेक्षा तथा गुरु की सेवा द्वारा मुक्ति की प्राप्ति उनके पदों का सार है। प्रायः सभी पदों में गुरु के महत्त्व को प्रधानता दी गई है। सांसारिकता से मोह श्रौर भौतिकता से प्रेम मनुष्य की सम नहीं ग्रसम गित है, श्रौर यही वैषम्य उसे बार-बार श्रावागमन के चक्र में फँसा देती है—

> उलटे पवन गगन समाई। ता कारिंग ये सब मिर मिर जाई।।

शुष्क योग-मार्ग ही उनके गुरु की दीक्षा प्रतीत होती है। कहीं भी योग के साथ प्रेम का पुट नहीं दिखाई देता। केवल जगत् से विराग, यौवन की उपेक्षा श्रौर कामिनी से विरिक्त कर जो साधना से तपकर श्रपने घट में नाद श्रौर बिंदु का प्रकाश व्याप्त कर चुका है वही सार्थक पुरुष है। श्रपने गुरु में इन्हीं सब विशेषताश्रों का श्रारोपरा कर तथा श्रपने को उनकी सेवा में लीन कर वह परोक्ष रूप से इसी मार्ग का प्रतिपादन करती हुई ज्ञात होती हैं—

धन जोवन की करेन श्रास । चित्त न राखें कामिनी पास ॥ नाद किं् जाके घट जरें। ताकी संवा पारवती करें॥

कन्थाधारी योगियों के नाद और विंदु की सराहना करते-करते वह नहीं थकतीं। पर एक स्थान पर स्पष्ट रूप से उन्होंने अवधूत वैरागियों पर अपनी अनास्था प्रकट की है। ऐसा ज्ञात होता है कि अवधूत शब्द का प्रयोग उन्होंने किसी विशेष पंथ के साधुओं के लिए किया है जिनमें समय के साथ कुछ अध्टाचार और पाखंड आ गया था। बहुत सम्भव है कि उनका यह आक्षेप नाथपंथी साधुओं पर हो जिनका वर्णन करते हुए वह लिखती हैं—

काक दृष्टि वको ध्यानी । बाल श्रवस्था भुवंगम- श्रहारी ॥ श्रवधूत सी वैरागी पारवती । है या सब भेषधारी ॥

इनके काव्य में योग-वर्णन तथा गुरु-महिमा वर्णन के पद श्रधिक मिलते है। शुक्क योग ही इनके पदों का विषय है जिसमें न तो सूफीमत के प्रेम तत्व का पुट है, श्रौर न कोई दूसरी रागात्मक श्रनुभृतियों का जो हृदय को स्पर्श कर सकें।

सर्वसाधारण की दृष्टि से दूर एक वृहद् संग्रह के बीच में दबे हुए ये शब्द जिन पर न मालूम स्त्री से सम्बन्धित होने के कारण श्रथवा श्राकार में छोटा होने के काररण स्त्रीलिंग का त्रारोपरण किया गया है, विलकुल उपेक्षरणीय नहीं कहे जा सकते। यह वह श्रवस्था है जब कामिनी ही कामिनी के सम्पर्क का विरोध करते हुए नहीं हिच-किचाती थी; जब परिस्थितियों की विषमता में कहीं कोई विरली स्त्री ही श्रपनी प्रतिभा का कुछ-कुछ विकास कर सकती थी। पार्वती की रचनाएँ भी उस काल के इन्हीं श्रपवादों में से हैं।

सहजोबाई—सहजोबाई का जन्म सन् १७४३ के लगभग दिल्ली के एक प्रसिद्ध ढूसर कुल के विशास के यहाँ हुआ था। इनके पिता दिल्ली के प्रतिष्ठित व्यव-सायियों में से थे। अपने पिता, कुल तथा गुरु का परिचय उन्होंने स्वयं दिया है—

हरि प्रसाद की सुता, नाम है सहजो बाई।
दूसर कुल में जन्म, सदा गुरु चरण सहाई।।
चरणदास गुरुदेव, सेव मोहि श्रगम बसायो।
जोग जुगुत सो दुर्लभ, सुलभ करि दृष्टि दिखायो।।

इनके लिखे हुए हस्तलिखित ग्रंथों की प्रतिलिपियों का उल्लेख नागरी-प्रचारिस्सी सभा की खोज-रिपोर्ट में है। इसके अतिरिक्त उनकी रचनाओं का संग्रह 'सहज प्रकाश' के नाम से वेलवेडियर प्रेस इलाहाबाद से प्रकाशित हो चुका है। इस संग्रह में वह सब रचनाएँ सम्मिलित हैं जिनका उल्लेख अलग-अलग ग्रंथों के नाम से खोज-रिपोर्ट में है। 'सहज प्रकाश' का उल्लेख श्री मोहनसिंह दीवान ने भी अपने पंजाबी साहित्य के इतिहास में किया है।

सहजोबाई निर्मुर्स मत के चरस्वासी सम्प्रदाय के प्रवर्तक चरस्वास की शिष्या थीं। चरस्वास और सहजो का एक संयुक्त हस्तलिखित ग्रंथ पंजाब विश्वविद्यालय के संग्रहालय में हैं। इसकी लिपि फ़ारसी है। ऐसा उल्लेख प्राप्त होता है कि यह ग्रंथ चरस्वास के द्वारा मंगलदास को उपहार में दिया गया था, जो सम्भवतः उनकी गद्दी के उत्तराधिकारों थे। श्री निर्मल जी ने स्त्री किव कौमुदी में उनका उल्लेख राजपूताना निवासी के रूप में किया है, पर प्रामास्मिक सामग्री को देखने से ज्ञात होता है कि वह दिल्ली-निवासिनी थीं। ग्रपने गुरु चरस्वास के साथ वह वहीं रहती थीं। चरस्वास जी का मन्दिर ग्रव तक विद्यमान है। इस ग्रंथ में संकलित सहजोबाई के पद बहुत सुन्दर हैं, जो उस युग के स्वर में नारी की भावनाग्रों के समन्वय का ग्राभास देते हैं। चरस्वासी सम्प्रदाय का यह ग्रमूल्य ग्रंथ है। इतिहासकारों ने इस सम्प्रदाय की प्रेरस्मा कबीर मत को माना है, पर दिल्ली-निवासी विस्मिकों का सम्बन्ध स्थापन कबीरपंथियों की ग्रयेक्षा नानकपंथियों के साथ ग्रिधिक सरलता से किया जा सकता है। इस हस्तलिखित ग्रंथ के ग्रारम्भ ग्रीर श्रन्त में चरस्वास के नाम की मुद्रा ग्रंकित है। चरस्वास के ग्रंथ 'ज्ञान सर्वोद्य', 'ब्रह्मसागर' तथा 'ज्ञान्द ग्रंथ' के बाद सहजोबाई के चरस्वास के ग्रंथ 'ज्ञान सर्वोद्य', 'ब्रह्मसागर' तथा 'ज्ञान्द ग्रंथ' के बाद सहजोबाई के

पद संकलित हैं। इनकी संख्या चालीस है। हस्तिलिखित प्रित का हस्तलेख स्वयं चरण-दास द्वारा किया हुग्रा जान पड़ता है। श्री बड़श्वाल ने भी सहजोबाई ग्रीर चरणदास को गुरु ग्रीर शिष्या माना है। उनके ग्रनुसार सहजोबाई तथा दयाबाई दोनों ही उनकी चचेरी बहनें थीं। चरणदास के बावन शिष्यों ने ग्रलग-ग्रलग स्थानों पर इस मत की शाखाएँ खोल रखी थीं। सहजोबाई ग्रीर दयाबाई भी उनकी शिष्याएँ थीं।

सहजो का लिखा हुन्ना 'सहज प्रकाश' नामक ग्रंथ प्राप्त है। 'सहज प्रकाश' के म्नुन्तर्गत तीन विभिन्न शीर्षक हस्तिलिखित म्नुलग-म्रुलग ग्रंथों के रूप में मिलते हैं। 'सहज प्रकाश' में सबको एक ही ग्रंथ के विभिन्न भागों के रूप में रख दिया है। जिन विषयों पर सहजो ने लिखा है वह ये हैं —

- १. सतगुरु महिमा
- २. गुरु महिमा
- ३. साधु महिमा

साधु लक्षरण

साध वचन

४. दशाएँ

जन्म दशः वृद्ध श्रवस्था मृत्यु दशा काल मृत्यु श्रकाल मृत्यु

५. श्रंग

नाम ग्रंग नन्हा महा उत्तम का ग्रंग प्रेम का ग्रंग जपना गायत्री का ग्रंग सत वैराग जगत् मिथ्या का ग्रंग नित्य-ग्रनित्य साध्य मत का ग्रंग निर्मुण-सगुरा संशय निवारसा

- ६. सोलह तिथ्य निर्एाय
- ७. सात वार निर्एाय
- **प्त. मिश्रित पद**

सतगुरु महिमा—दोहे श्रौर चौपाई छन्दों में इस विषय पर लिखते हुए उन्होंने सर्वप्रथम श्री चरणदास के गुरु शुकदेव जी की स्तुति की है। निर्गुरण मत के अनुसार सुरति की जागृति के लिए उसके अभ्यास की भी श्रावश्यकता होती है जिसके हेतु ऐसा निर्देशक ब्रावश्यक होता है जो उसे ब्रमीष्ट उपकरणों से सतत सहा-यता करता रहे । साधक की साधना को प्रत्येक ब्राध्यात्मिक ब्रनुभूति के पग-पग पर मार्ग निर्देशक की ब्रावश्यकता होती है, साधक को मार्ग पर ब्राने वाली कठिनाइयों के प्रति सावधान करना तथा पतनोत्मुख न होने देना गुरु का कर्त्तव्य है । उसका सम्बल प्राप्त कर साधक ब्रागे बढ़ता है, सहजोबाई ने ब्रन्य निर्गुणपंथियों की भांति ही सतगुरु-वन्दना की है, जिसमें साधना के मार्ग में गुरु की महिमा प्रविश्तत की है—

निर्मल ग्रानन्द देत हो, ब्रह्म रूप करि लेत। जीव रूप की ग्रापदा, व्याधा सब हरि लेत।

शुकदेव जी के शिष्य चरणदास की महिमा-वर्णन तथा प्रशस्ति के बाद उन्होंन गुरु के विषय में विवेचना करते हुए उन्हें चार श्रेणियों में बाँटा है—

गुरु हैं चार प्रकार के, अपने अपने अंग। गुरु पारख दीपक गुरु, मलयगिरि गुरु भृंग।।

— गुरु पारस हैं जो शिष्य की लौह भावनान्नों का स्पर्श कर उन्हें कंचन बना देता है। मलयगिरि के समान ग्रपने सौरभ से शिष्य रूपी पलाश को भी चन्दन के समान मुर-भित कर देता है। ज्योतिहीन शिष्य को समस्त ज्योति प्रदान कर उसके हृदय में ज्योत्सना का-सा श्रालोक प्रसारित कर देता है। गुरु के सामने साधक कीट के समान निम्न ग्रस्तित्व लेकर ग्राते हैं, पर गुरु उनकी लघुता को गरिमा में परिवर्तित कर ग्रपने ही समकक्ष बना लेता है।

गुरु की इन विशेषताम्रों के वर्रान के पश्चात् कबीर के 'बिलहारी गुरु म्रापने गोबिन्द दियो बताय' स्वर में मिलता हुम्रा स्वर ध्वनित होता है—

> राम तजूँ पर गुरु न बिसारूँ। गुरु के सम हिर को न निहारूँ॥ हिर ने पाँच चोर दिये साथा। गुरु ने लई छुड़ाइ स्रनाथा।। हिर ने कर्म भर्म भरमायो। गुरु ने स्रातम रूप लखायो॥ हिर ने मोसूँ स्राप छिपायो। गुरु दीपक देता ही दिखायो॥ चरनदास पर तन-मन बारूँ। गुरु न तजूँ हिर को तज डारूँ॥

इतनी स्पष्टता से हिर श्रौर गुरु की तुलना में गुरु को उच्चतर पद प्रदान करने पर भी उन्हें सन्तोष नहीं होता। गुरु की गरिमा श्रौर विशालता के वर्णन की सामर्थ्य सृष्टि के विशालतम श्रौर गुरुतम उपकरणों में भी नहीं है। गरिमा की पराकाष्ठा का एक चित्र देखिये—

सब परवत स्याही करूँ, घोलूँ समन्दर जायं। धरती का कागद करूँ, गुरु ब्रस्तुति न समाय।। गुरु मार्ग का वर्णन करते हुए जो शब्द उन्होंने लिखे हैं, इस मत के विशेष ग्रीर प्रधान प्रचारकों के शब्दों के समान ही दृढ़ ग्रीर शक्तिशाली हैं—

गुरु के प्रेम पंथ सिर दीजै। क्रागा पीछा कबहुँ न कीज।।
गुरु के पंथ पैज का पूरा। गुरु के पंथ चले सो सूरा।।
गुरु के पंथ चले सो जोधा। गुरु के पंथ चले सो बोधा।।
गुरु के पंथ चले सतवादी। सहजो पावै नेह अनादी।।

--- गुरु-प्रेम के पथ पर शीष-दान देने में भी आगा-पीछा नहीं करना चाहिए। इस पंथ पर चलने वाला अपनी टेक का पूरा होने पर ही सफल हो सकता है। जो इस मार्ग को अपनाता है वही शूर है, कायरों में इतनी शक्ति नहीं कि वह इस मार्ग पर पग भी रख सकें।

संत मत में प्रचारित इस गुरु-पूजा का क्षेत्र केवल भावना तक ही सीमित नहीं । गुरु-सेवा के इस रूप का परिचय सार वचन से लिए हुए निम्नलिखित उद्धरण से स्पष्ट हो जायगा—

चरण दबावे पंक्षा फरे। चक्की पीसे पानी भरे।।
मोरी घोवे भाड़ू को घोवे। खोद खुदाना मिट्टी लावे।।
हाथ धुला दातुन करवावे। काट पेड़ से दातुन लावे।।
बटना मल श्रसनान करावे। श्रंग पोंछ घोती पहिनावे।।
घोती घोय श्रंगोछा घोवे। कंघा बाल बनावे।।
वस्त्र पहनावे तिलक लगावे। करे रसोई भोग धरावे।।
जल श्रंचवावे हुक्का भरे। पलंग बिछाय बिनती करे।।
पीकदान ले पीक करावे। फिर सब पीक श्राप पी जावे।।

्र उनकी मेहर मुफ्त पावे। जो उनको परसन्न करावे॥ उनका खुश होना है भारी। सात पुरुष निज किरपा घारी॥

सहजोबाई की गुरु-सेवा का रूप यद्यपि इतना स्थूल नहीं है, पर गुरु के चरगों का उनकी दृष्टि में महात्म्य इन पंक्तियों में लक्षित होता है—

> स्रड़सठ तीरथ गुरु चरन, परबी होत स्रखंड। सहजो ऐसा धाम नहीं, सकल श्रंड ब्रह्मंड।।

उनका विश्वास है कि गुरु के चरणों में श्राश्रय पाने पर ही गति श्रौर मुक्ति है श्रन्यथा नहीं—

गुरु के चरन कवल चित राख़्ँ। श्राठ सिद्धि नौ निधि सब नाख़्ँ॥ गुरु पग परसे ब्रह्म विचारें। गुरु पग परसे माया छाड़ै॥

गुरु पग परसे जोग जगन्ता। गुरु पग परसे जीवन मुक्ता।
गुरु पग परसे हिर पद पावे। रहै अमर ह्वैगर्भन आवे।।
श्रपने गुरु के शब्दों को इतना महत्त्व देती है; उनको संजोकर रखना चाहती
है जैसे कृपएा अपने धन को सम्हालकर रखता है—

गुरु वचन हियरे धरे, ज्यों किंपिए। के दाम। भूमि गड़े माथे दिये, सहजो लहै तो राम।।

गुरु-महिमा का वर्णन संत मत में स्थापित गुरुता की परिभाषा के अनुसार ही किया है। गुरु की महत्ता के सामने हिर की उपेक्षा करते वह कहीं नहीं हिच-किचाती, गुरु के अस्तित्व पर ही ईश्वर का आभास निर्भर है, इस बात की चुनौती-सी देती हुई वह कहती है—

परमेसर सूँ गुरु बड़े, गावत वेद पुरान। सहजो हरि के मुक्ति है, गुरु के घर भगवान।।

श्रठारह पुरारा पढ़-पढ़कर श्रर्थ करने से कोई लाभ नहीं है, गुरु की कृपा के बिना इन सबका भेद पाना श्रसम्भव है श्रौर उसका प्रयास श्रम है, श्रान्ति है, गुरु के बिना ज्ञान श्रौर पाण्डित्य का भी कोई मूल्य नहीं—

म्रष्टादश ग्रौर चार षट, पढ़ि पढ़ि म्रथं कराहि। भेदन पाथे गुरु बिना, सहजो सब भर्माहि॥

· गुरु का प्रताप ग्रलौकिक है, जिस प्रकार सुरदास ने श्रपने उपास्य के प्रति श्रद्धावेश में श्राकर एक बार गाया था—

बहिरो सुनै मूक पुनि बोले, रंक चलै सिर छत्र चढ़ाई।
उसी प्रकार सहजो अपने गुरु की अलौकिक प्रतिभा का गीत गाती हुई उनमें
असम्भव को सम्भव कर दिखाने की क्षमता रखने वाली सत्ता के रूप में चित्रित
करती है—

सहजो गुरु परताप सूँ, होय समुन्दर पार। वेद स्रर्थ गूँगा कहै, वानी कित इक बार॥

जिसके सामने चींटी का आकार भी बड़ा है, सरसों से भी सूक्ष्म जिसकी गित है, ऐसे सूक्ष्म में स्थूल के आवरण को मिटा सूक्ष्म में सूक्ष्म को मिला देने की क्षमता सतगुरु में ही है और किसी में नहीं।

चिऊँटी जहाँ न चिढ़ सके, सरसों ना ठहराय । सहजो कूँ वह देश में, सतगुरु दई बताय ।।

ऐसे सतगुरु की महानता में अपने अस्तित्व को पूर्णतया सौंपकर ही शिष्य सुख ण सकता है— सहजो सिष ऐसा भला, जैसे माटी मोय। श्रापा सौंपि कुम्हार कूँ, जो कुछ होय सो होय।। श्रपने गुरु को पाकर ही श्रपने श्रापको गुरु के नाम पर मिटा दिया है— चरनदास के चरन पर, सहजो वारै प्रान। जगत ब्याध सुं काढ़िकर, राख्यो पद निर्वान।।

साधु महिमा—निर्गुरा मत की साधना में सत्संग तथा आध्यात्मिक वातावररा आवश्यक ही नहीं अनिवार्य माना गया है। सांसारिक जीवन की अस्थिरता तथा पीड़न से उद्भूत नैराश्य की प्रतिक्रिया से उत्पन्न आध्यात्मिकता के विकास के लिए उसके अनुकूल वातावररा आवश्यक है। सुरति को चैतन्य और जाग्रतावस्था में बनाये रखने के लिए उन व्यक्तियों से सम्पर्क आवश्यक है, जिन्हें इस क्षेत्र में सफलता मिल चुकी है।

जिन्होंने सुरित की मन्द चिनगारी साधना द्वारा प्रज्विलत ग्राग्न में परि-वर्तित कर, उस स्थूल बन्धन को भस्मीभूत कर दिया है, जो उसकी ग्रात्मा को शृंखिलत किये हुए था, वहीं संत है। इनका सत्संग साधक के लिए ग्रनुकूल ग्राध्यात्मिक वातावरण के निर्माण में सहायक होता है, यही कारण है कि निर्मुण-पंथियों ने उन्हें ग्रौर उनके संसर्ग को बहुत बड़ा महात्म्य दिया है। इस मत के सभी प्रधान कवियों ने इस विषय पर बहुत-कुछ कहा है। कबीर ने तो एक स्थान पर साधु ग्रौर साहब में कोई ग्रन्तर ही नहीं माना है—

साधु मिले साहब मिले, अन्तर रही न रेख ।

मनसा वाचा कर्मना, साधू साहब एक ।।
इसी प्रकार दादू की यह उक्ति साधु को महत्ता पर प्रकाश डालती है-—

साधु मिले तब ऊपजे, हिरदे हिर का हेत ।

दादू संगति साधु की, कृषी करत तब देत।।

सत्संग की आध्यात्मिकता के प्रभाव का वर्णन इन पंक्तियों में देखिये—

साध मिले हिर ही मिले, मेरे मन परतीत।

साधु मिले हरि ही मिले, मेरे मन परतीत। सहजो सरजू धूप ज्यों, जल पाले की रीति।।

मिलनतम श्रात्मा भी सत्संग से प्रभावित होकर उच्चतम श्रवस्था को प्राप्त हो सकती है, साधु की संगत निम्नतम को सर्वोत्कृष्ट में परिवर्तित कर देने की सामर्थ्य रखती है।

सहजो संगत साधु की, काग हंस ह्वं जाय। तिज के भच्छ ग्रभच्छ कूँ, मोती चुिंग चुिंग खाय।। साधु ग्रौर सत्संग के ग्रतिरिक्त साधुग्रों के लक्षराों का वर्णन करते हुए भी उन्होंने बहुत-कुछ लिखा है। वास्तविक साधु को पहचानना समस्या का सबसे प्रधान पहलू है, क्योंकि बाह्याडम्बरों के ब्राधार पर ही साधु की संज्ञा देना ब्रसंगत है, इस कारण निर्गृणियों ने साधु ब्रीर ब्रसाधुओं के विशेष लक्षण बताये हैं। साधु बह है जिसका मस्तिष्क संतुलित ब्रौर स्वभाव विनय-सम्पन्न है, जो सांसारिक कामनाओं के प्रवाह में बह न सके, द्वैत भावना से रहित हो, प्रशंसा ब्रौर निन्दा जिसके लिए समान हों तथा शारीरिक पीड़ा ब्रौर बाह्य ब्रपमान भी जिसकी सहनशीलता को विचलित न कर सके। इस निर्गृण मत के इन मान्य सिद्धान्तों का प्रचार सहजोबाई ने भी किया है—

साधु सोह जो काया साधे। तिज आलस और वाद विवादे। छिमावन्त घीरज कूँ घारे। पाँचौ बस किर मनकूँ मारे। जत सत नख सिख सीतलताई। नम मन वचन सकल सुखदाई। निर्मुरा घ्यानी ब्रह्म गियानी। मुख सूँ बोले अमृत बानी। समक एकता भाव न दूजे। जिनके चरन सहजिया पूजे।

> दीर्घ बुद्धि जिनकी महा, सील सदा ही नैन । चेतनता हिरदै बसै, सहजो सीतल बैन ॥ तन कूँ साधे ही रहे, चित कूँ राखे हाथ। सहजो मन कूँ यों गहै, चले न इन्द्रिन साथ॥

साधुम्रों के लक्षरण वर्णन के साथ-साथ दुष्ट लक्षरण भी हैं। दुष्टों के स्वभाव का भ्रंग कितने चुटीले शब्दों में व्यक्त है—

> दुष्टन की महिमा कहूँ, सुनियो सन्त सुजान। ताना देदै दृढ़ करें, भित्त जोग ग्ररु ज्ञान।।

दशा वर्णन — इसमें मनुष्य-जीवन की चार श्रवस्थाओं का वर्णन है। मानव-जीवन के इतिहास का प्रारम्भ ही पीड़न से होता है। जीवन के मूल में एक वेदना है जिसका श्रन्त मृत्यु के चिर वियोग में होता है। निर्गुण संतों ने जनता की भावना में जीवन की नैराझ्यपूर्ण श्रादि श्रीर अन्त की वीभत्सता श्रीर भयानकता की गम्भीर पृष्ठभूमि बनाने के पश्चात श्रपने मत के सिद्धान्तों के चित्र बनाने श्रारम्भ किये थे। सहजोबाई ने भी श्रपने गुरु की श्राज्ञा से इस प्रयास में योग दिया—

जन्म मरण अब कहत हूँ, कहूँ अवस्था चार । चौरासी जमदण्ड को, भिन्न भिन्न विस्तार ॥ चरणदास आज्ञा दई, सहजो परगट गाय। तासू पढ़ि सुचि जीव की, सकल बन्ध कटि जाय।।

इस शीर्षक के म्रन्तर्गत पंक्तियाँ बहुत सजीव हैं। बृद्धावस्था भ्रौर मररणावस्था

के वीभत्स श्रौर करुए। रूपों के प्रदर्शन के साथ तरुए। वस्था तथा बाल्यकाल के सुन्दर श्रौर उन्नायक श्रंगों की उपेक्षा कर केवल श्रवनायक श्रंशों पर ही प्रकाश ढाला है। शैशव का भोला श्राकर्षएा, यौवन का मादक उल्लास निर्गुए। मत के विकर्षक सिद्धान्तों तथा कठोर नियमों के कारए। उपेक्षा श्रौर घृए।। के स्वर में रंगे गये हैं।

जीवन के मूल, उद्भव, विकास श्रीर ग्रन्त, पीड़ा ग्रीर वेदना से सिक्त हैं। वह पीड़ा उनके शब्दों में साकार हो, भावना में उस नैराश्य ग्रीर विकर्षण को जन्म देने में सफल होती है जो उनके गुरु का उपदेश था, उनकी ग्राशा थी। जन्म-दशा के ये घृणाजन्य चित्र किसके मन के उल्लास को ग्रवसाद में न परिवर्तित कर देंगे—

पापी जीव गर्भ जब श्रावै। भवन श्रंधेरी बहु दुःख पावै।। तल सूड़ी ऊपर को पाऊँ। भूख लगी श्रौर विष्ठा ठाऊँ॥ जठर ग्राग्नि षटरस जहँ लागी। श्रिघक तपै जहँ पतित श्रभागी॥ खट्टा मीठा माता खावै। लाग छुरी सी बहु दुःख पावै॥

इसी प्रकार यौवन की शक्ति श्रौर शील में उन्हें जीवन के पतन के श्रंकुर दिखाई देते हैं—

तस्नापा भया संकल सरीरा। ग्रंथा भया बिसरि हरि हीरा।।
विषय वासना के मद माती। ग्रहं ग्रापदा के रंग राती।।
मूंछ मरोड़ ग्रकड़ता डोले। काहूँ ते मुख मीठ न बोले।।
मैं बलवन्त सबन पर भारी। द्रव्य कमाऊँ नरन श्रगारी।।
महा दुःखी मुख मान लियो है। मोह ग्रमल ग्रज्ञान पियो है।।
द्रव्यहीन भटकत फिरै, ज्यों सराय को स्वान।
फिड़कि दियो जेहि घर गयो, सहजो रह्यो न मान।।

युवावस्था ग्रीर वाल्यकाल की परिएाति के ग्राधार पर उसे उपेक्षित श्रीर घृिएत घोषित करने के पश्चात् जरा-मररा का करुए ग्रीर वीभत्स ग्राभास देती हुई वह इस संसार की ग्रसारता सिद्ध करती है। वृद्धावस्था के एक चित्र का यथार्थ, सजीव पर वीभत्स ग्राभास देखिये—

लागी विरध भ्रवस्था चौथी । सहजो म्रागे मौतहि मौती ।। हाथ पैर सिर काँपन लागे । नैन भये बिनु जोति म्रभागे ।। सर्वन ते कुछ सुनियत नाहीं । दाँत डाढ़ नींह मुख के माहीं ।।

जिन कारएा पिचया दिन राती । बात करें नींह कुटम्ब संगाती ॥ सुत पोते दुर्गन्घ घिनाने । टहल करें तब नाम चढ़ावे ॥ चरनदास गुरु कही विसेषी । हरि बिन यो जग जाता देखी ॥ इसी प्रकार मृत्यु का यह श्रसह्य दृश्य श्रपनी भयावह वीभत्सता लिए मुँह फाड़े हुए दिखाई देता है—

> सहजो मृत्यु श्राइया, लेटा पाँव पसार । नैन फटे नाड़ी छुटी, साँ ही रहा निहार ॥

विविध ग्रंगों के नाम से उन्होंने कई विषयों पर रचनाएँ की हैं। नाम का ग्रंग इस शीर्षक के दोहों में ईश्वर के नाम का महात्म्य विश्ति है, ग्रन्य संतों की भौति सहजो भी ग्रावागमन के चक्र से विलोड़ित इस संसार में सद्गुरु के नाम का ही ग्रवलम्बन पाती हैं।

सहजो भवसागर बहे, तिमिर बरस घनघोर। तामें नाम जहाज है, पार उतारे तीर॥

एक स्थल पर उन्होंने भिक्त को ईश्वर-प्राप्ति का सबसे श्रेष्ठ साधन बताया है, इस प्रसंग में वह संत मत की अपेक्षा साकारोपासना के निकट प्रतीत होती हैं—

बिना भिक्ति थोथे सभी, जोग जज्ञ स्राचार । राम नाम हिरदे घरो, सहजो यही विचार ॥ पर इस दोहे में स्राये हुए भिक्त के उल्लेख का तात्पर्य प्रेम तथा राम का तात्पर्य

निर्गुरा ब्रह्म से ही स्पष्ट है, दशरथ-पुत्र राम से नहीं।

इस ग्रंग पर लिखे हुए दोहे श्रेष्ठता ग्रौर गाम्भीयं की दृष्टि से पूर्ण सफल ग्रौर संत काव्यधारा के ग्रन्य कवियों की वागी के समकक्ष हैं। इस पीड़ा से भरे संसार में, सुख का एक ग्रालोक है; वह है राम का नाम—

जन्म मरन बन्धन कटैं, टूटैं जम की फाँस। राम नाम से सहजिया, होय नहीं जग हाँस।।

उनके शब्दों में यद्यपि कबीर की गर्जन तथा कर्कश ताड़ना नहीं है, पर चुटीले व्यंग्यों का ग्रभाव नहीं है, उपहास ग्रौर व्यंग्य से भरे उनके इन शब्दों की गुरुता ग्रौर गम्भीरता संत मत के दूसरे कवियों से किसी भी प्रकार कम नहीं है—

> कूकर ज्यों भूँसत फिरै, तामस मिलवा बोल। घर बाहर दुःख रूप है, बुधि रहै डाँवाँडोल।।

इसी प्रकार—

प्रभुताई को चहत है, प्रभु को चहै न कोइ। ग्रभिमानी घट नीच है, सहजो ऊँच न होइ॥

नन्हा सहा उत्तम का र्यंग—इस वर्णन में विनम्रता की महानता सिद्ध करने की चेट्टा है। संत मत के अनुसार ग्रहं का विनाश अनिवार्य है, अपने को तुच्छ मानकर चलने वाला ही महान् है। संसार के विविध क्षेत्रों में से श्रनेक तुच्छ उपकररों के साथ उनकी महानता का परिचय देकर उन्होंने विनम्न को महान सिद्ध किया है। इसी श्राधार पर इसका नामकररा भी उन्होंने नन्हा महा उत्तम किया है।

श्रपने श्रस्तित्व को मिटाकर ही, मुक्ति की प्राप्ति हो सकती है। संतों की दीक्षा में इस तथ्य को प्रधान माना गया है। चरणदास की शिष्या भी गुरु के वचन के श्रनुसार इसी सिद्धान्त का प्रतिपादन करती है—

धन छोटापन सुख सदा, धिरग बड़ाई ख्वार । सहजो नन्हां हूजिये, गुरु के वचन संभार ॥ दीनता के प्रतीक ग्रौर उनके महात्म्य ध्यान देने योग्य वस्तुएँ हैं— ग्रभिमानी नाहर बड़ो, भरमत फिरत उजाड़ । सहजो नन्हीं बाकरी, प्यार करें संसार ॥

इसी प्रकार---

सहजो नन्हा बालका, महल भूप के जाय । नारी परवा न करं, गोव हि गोव खिलाय ।। चरनदास सतगुरु कही, सहजो कू यह चाल । सको तो छोटा हुजिये, छूटं सब जंजाल ।।

प्रेम का ऋंग—इस शीर्षक के दोहों में प्रेम के महत्त्व और प्रतिक्रिया का सजीव और सुन्दर वर्णन है। गुरु की दीक्षा में प्रेम का संदेश पा, उसी के रंग में सिक्त सहजो प्रेम की अनुभूति में ही जीवन की सार्थकता देखती है। प्रेम-मार्ग पर चलने वाला पिथक पागल होता है, दीवाना होता है; प्रेम की मादकता में वह इतना खूब जाता है कि शारीरिक बन्धन, सांसारिक उपहास, मार्ग के व्यवधान, उसके लिए नगण्य हो जाते हैं; जीवन की दूसरी प्रिक्रियाओं की और वह उपेक्षा की दृष्टि से ही देख सकता है। ऐसे प्रेम-दीवानों का वर्णन सहजो ने सुन्दर, आकर्षक तथा सजीव ढंग से किया है।

प्रेम का दीवाना, जिसके हृदय का श्रणु-श्रणु चूर्ण होकर किसी के श्रस्तित्व में मिल गया है, उसे जीवन में तृष्ति-ही-तृष्ति दिखाई देती है—

> प्रेम दिवाने जो भये, मन भयो चकनाचूर। छकै रहै घूमत रहै, सहजो देख हजूर ॥

प्रेम की प्रवलता के समक्ष नियम और धर्म का ज्ञान पूर्णतया लुप्त हो जाता है, जगत का उपहास उनके मन को ग्लानि नहीं ग्रानन्द प्रदान करता है—

प्रेम दिवाने जो भये, भेम धरम गयो खोय। सहजो नर नारी हँसे, वा मन श्रानन्द होय॥ प्रेमी अपने चारों स्रोर के वातावरण को भूल, श्रपनी भावनाश्रों में ही लीन, कभी विरह के श्राँस इहाता है, तो कभी मिलन की तीव्र श्रनुभूति की मादकता से पूर्ण हास्य करने लगता है; यह अनुभूति उसके जीवन में एक उद्देलन और श्रान्दोलन लेकर श्राती है—डगमग पग, टपकते नेत्र, श्रद्धं चेतनावस्था, श्रटपटी वाणी; बस, वह श्रपने प्रियतम में लीन रहता है, उसी में खो जाता है—

प्रेम दिवाने जो भये, कहे बहकते बैन ।
सहजो मुख हाँसी छुटै, कबहुँ टपके नैन ॥
प्रेम दिवाने जो भये, जाति वरएा गई छूट।
सहजो जग बौरा कहे, लोग गये सब फूट ॥
प्रेम दिवाने जो भये, सहजो डिगमिग देह ।
पाँव पड़े मित कै किसी, हिर सम्हाल जब लेह ॥

पर प्रेम की इस चरमावस्था की प्राप्ति के साधन सरल नहीं हैं, अनुभूति की यह तीवता और मादकता की उपलब्धि स्रासान नहीं है—

> प्रेम लटक दुर्लभ महा, पावै गुरु के ध्यान। ग्रजपा सुमिरन कहत हूँ, उपजै केवल ज्ञान।।

सत वैराग जगत् मिथ्या का द्यंग—इन दोहों में वैराग के सत्य ग्रौर जगत की नश्वरता का वर्णन है, सांसारिक माया के स्वप्न को सत्य मान मनुष्य कार्य करता है, पर श्रज्ञानी ही इस माया में लिप्त हो सत्य को भूल जाता है। ज्ञानी संसार के श्रानन्द श्रौर शोक के परे श्रपने में मस्त रहने वाला व्यक्ति है—

श्रज्ञानी जागत नहीं, लिप्त भया करि भोग ।
ज्ञानी तो द्रष्टा भये, सहजो खुसी न सोग ॥
श्रात्मानुभूति ही इस ग्रनित्य जगत ग्रौर ईश्वर पर विजय पा सकती है—
मन माहीं वैराग है, ब्रह्म माहि गलतान ।
सहजो जगत ग्रनित्य है, ग्रातम को नित जान ॥

संसार की नक्ष्वरता के चित्र बहुत ही सुन्दर ग्रौर सजीव बन पड़े हैं, कला सचेष्ट न होते हुए भी स्वतः श्रा गई है।

जगत भोर का तारा है, श्रोस की बूंद है, श्रौर श्रंजिल का जल है— जगत तरैया भोर की, सहजो ठहरत नाहि। जैसे मोतो श्रोस की, पानी श्रंजुलि माहि॥ क्षराभंगरता के ये उपमान कितने उपयुक्त श्रौर पूर्ण हैं।

धुम्नकोट में राज्य करने की इच्छा कभी कैसे सत्य हो सकती है-

धुवांको सो गढ़ बन्यो, मन में राज संयोग । भांई माई सहजिया, कबहुँ साँच न होय ॥ इस प्रकार यह नक्ष्वर संसार मिथ्या है, भ्रम है, ब्रात्मानुभूति द्वारा परमात्मा से तादातम्य ही जिससे मुक्ति दिला सकता है-

> ऐसे ही जंग भूठ है, श्रात्म कूँ नित जान । सहजो काल न खा सके, ऐसो रूप पिछान ॥

सिच्चदानन्द का द्यंग-इनमें, ब्रनादि श्रौर ब्रनन्त शक्ति का रूप-निरूपएा तथा महिमा-गान है। निर्गुरा मत के मान्य पूर्ण बहा के रूप-निर्णय का प्रयास है, यद्यपि प्रसिद्ध निर्गुरिएयों ने उस सत्ता को वर्रानातीत कहा है, पर ग्रपनी सामर्थ्य ग्रौर कल्पना के ग्रनुसार, मत के स्थूल सिद्धान्तों के ग्रनुसार, कुछ-न-कुछ प्रकाश डालने का प्रयास सभी ने किया है। कबीर, नानक, दादू, सुन्दरदास इत्यादि सब संतों ने उस शक्ति का कुछ-न-कुछ ग्राभास दिया है, पर उस ग्राभास की ग्रपूर्णता भी इस प्रकार के शब्दों से प्रतिपादित की है-

वो वैसा वोहि जाने, वोहि ग्राहि, ग्राहि नींह ग्राने ॥

ग्रथवा--

जस तूँ तस तोहि कोई न जान । लोग कहिंह सब ग्रानींह ग्रान ॥ सहजोबाई ने भी निर्गुरा मत द्वारा मान्य सिच्चदानन्द के रूप का निरूपरा इन दोहों में किया है---

> रूप वरन वाके नहीं, सहजो रंग न देह। मीत इब्ट वाके नहीं, जाति पाँति नहिं गेह ॥ ब्रह्म श्रनादि सहजिया, घने हिराने हेर । परलय में भ्राने नहीं, उत्पति होय न फेर ॥ ग्रादि ग्रन्त ताके नहीं, मध्य नहीं तेहि माँहि। वार पार नींह सहजिया, लघू दीर्घ भी नाींह ॥

ऐसे अनादि, अनन्त और अरूप ब्रह्म की प्राप्ति अत्मानुभूति से ही हो सकती है-श्रापा खोजे पाइये, श्रौर जतन नींह कोय।

नीर छीर निताय के, सहजो सुरति समोय ॥

निर्गृश-सगुश संशय निवारण ऋंग—इन दोहों में उन्होंने निर्गृश ब्रौर सगुरा भक्ति की तुलना की है। उनके इन दोहों में सगुरा भक्ति के प्रति निर्गुरिएयों का सामान्य व्यवहार नहीं है। कवीर की वकोक्तियाँ, व्यंग्य ग्रौर उपहास से उनके विचार भिन्न हैं। वास्तव में चरएादास की ग्राध्यात्मिक प्रेरएा का मुख्य ग्राधार भागवत पुरारा था। भागवत की ग्राध्यात्मिक छाया के ग्रनुसार, केवल रहस्य-साधना ही

नहीं, प्रेम के माध्यम द्वारा भी अनन्त शक्ति विषयक ज्ञान-यापन का प्रयास लक्षित होता है। चरणदासी, कृष्ण को भागवत के नायक के रूप में, सम्पूर्ण सांसारिक क्षेत्र में प्रेरक मानते हैं। कृष्ण के प्रति ज्ञानमूलक आस्था और सूक्षीमत का पुट उनको पूर्णतया निर्गुण बना देता है। इस प्रकार चरणदासी मत के अनुसार निर्गुण और सगुण में वह सैद्धान्तिक मतभेद नहीं, जो कबीर और दूसरे सन्तों के लांच्छनों से लक्षित होता है।

सहजोबाई पर उनके गुरु चरणदास का प्रभाव स्पष्ट है। सगुरा तथा निर्गुरा एक ही तत्त्व पर दो दृष्टिकोगा हैं। सैद्धान्तिक श्रुन्तर उनमें कहीं नहीं है। सगुरा श्रौर निर्गुरा एक ही ब्रह्म के पोजिटिव श्रौर नेगेटिव पक्ष हैं, एक स्थान पर जहाँ वह कहती हैं—-

कहा कहूँ कहा किह सकूँ, ग्रचरज ग्रलख ग्रभेद । सुनो ग्रचम्भो सौ लगै, सहजो ब्रह्म ग्रलेव ।। वहीं दूसरे स्थान पर उन्हीं के ये स्वर सुनाई पड़ते हैं—

> वहीं स्राप परगट भयो, ईसुर लीलाधार । माहिं स्रजुध्या स्रौर बज, कौतुक किये स्रपार ॥ चार बीस स्रवतार धरि, जन की करो सहाय । राम कृष्ण पूरन भये, महिमा कही न जाय॥

गीता की विवेचनाक्रों और उद्धरणों से यह पूर्ण रूप से सिद्ध हो जाता है कि चरणदास की ही भाँति उन पर भी भागवत तथा गीता का पूर्ण प्रभाव था। एक स्थान पर तो ऐसा भास होता है कि वे ज्ञान और योग की उपेक्षा कर प्रेम और भिक्त में अधिक क्रास्था रखती थीं—

जोगी पावे जोग सूँ, ज्ञानी लहै विचार । सहजो पावे भक्ति सूँ, जाके प्रेम आधार ॥ धन्य जसोदानन्द धन, धन वृजमंडल देस । आदि निरंजन सहजिया, भयो ग्वाल के भेस ॥

सगुरा ग्रौर निर्गुरा के इस सामंजस्य प्रयत्न के साथ ही 'सहज प्रकाश' ग्रंथ का ग्रन्त होता है। रचना की प्रेररा, ग्रपने वास स्थान ग्रौर 'सहज प्रकाश' के पाठन का महात्म्य वह इन शब्दों में करती है—

> फाग महीना अष्टनी, सुकल पाख बुधवार । संवत अठारह तैं हुनैं, सहजो किया सिचार ॥ गुरु अस्तुत के करन क्, बढ्यो अधिक उल्लास । होते होते हो गई, पोथी सहज प्रकास ॥

दिल्ली सहर सुहावना, प्रीछित पुर में वास । तहाँ सभापत ही भई, नवका सहज प्रकास ॥

सोलह तिथि निर्णय—उनकी दूसरी प्राप्त रचना है : सोलह तिथ्य निर्णय । वर्णन का विषय उन्होंने स्वयं बताया है—

> चरनदास के चरन कूँ, निस दिन राखूँ ध्यान। ज्ञान भक्ति श्रौर जोग कूँ, तिथि को करूँ बखान।।

यह सम्पूर्ण रचना कुंडलिया छन्द में है, छन्द के नियमों का निर्वाह यद्यपि अपूर्ण है। छन्द के प्रथम पंक्ति के प्रथम राब्द से अन्तिम पंक्ति का अन्त होना इस छन्द का नियम है; पर सहजो की इन कुंडलियों में केवल मात्राएँ ही उस छन्द के अनुसार मिलती हैं। प्रत्येक तिथि के नाम का प्रथम वर्ण लेकर पद आरम्भ किया है और सोलहों कुंडलियों में मिथ्या संसार की नश्वरता तथा योग, प्रेम और ज्ञान की विवेचना है। उदाहरणार्थ, पंचमी तिथि का वर्णन करती हुई कहती हैं—

पाँचों इन्द्री वस करं, मन जीतन की बात ।
पवन रोक श्रनहद लगी, पावो पद निर्वारण ।।
पावो पद निर्वारण, करो तुम ऐसी करनी ।
श्रासन संजम साध, बन्ध लागी जब धरनी ।।
चित मन बुद्धि हँकार कूँ, करो इकट्ठे श्रान ।
सहजो निज मन होय जब, निश्चय लागै ध्यान ।।

पूनों के प्रसंग में गुरु की महिमा का वर्णन करते हुए ये शब्द हैं— पूना पूरा गुरु मिले, मेटै सब सन्देह।

सोवत सूँ चैतन्य हो, देखें जागृत देह ॥

सोलह तिथियों के इस वर्रान के समान हो सात दिवसों का निर्राय भी उन्होंने श्रपनो एक रचना में किया है। यह उनकी तीसरी रचना है।

सात वार निर्णय—गुरु को सम्बोधित उनके ये शब्द, उनके हृदय की स्नास्था स्नौर दृढ़ता प्रदर्शित करते हैं—

सात वार वरनन करूँ, कुँडली माहि उचार। याही मुख सूँ कहत हूँ, तुमको हिरदेधार॥

इन्हीं सात दिवसों के कम में बँधकर संसार का उद्भव और श्रन्त होता है। यह रचना भी कुंडलिया छन्द में है। कुछ वारों के वर्शन के दोहों से विषय पूर्शतया स्पष्ट हो जायगा—

मंगल: मंगल माली राम है, जाको यह जग बाग । निस दिन ताही में रहे, वाही सेती लाग ॥ बुद्ध:

बुद्ध वारो में फल घने, जो पै देवै बाड़। रखवारी के बिन किये, पाँचों कर उजाड़।।

वृहस्पति :

बृहस्पति वारो श्राइया, पाई श्रनुपम देह। सो तन छिन-छिन घटत है, भयो जात है खेह ॥

इसी प्रकार प्रत्येक वार के नाम के प्रथम ग्रक्षर से ग्रारम्भ कर कुंडलिया छन्द में श्रपने सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया है।

मिश्रित पद—राग-रागिनियों के अनुसार लिखे हुए ये पद अपने ढंग के अनुठे हैं । ये विभिन्न प्रसंगों ग्रौर ग्रवसरों पर लिखे हुए हैं । इनके वर्ष्य-विषय यद्यपि गुरु-महिमा ग्रौर ज्ञान-महिमा इत्यादि ही हैं, पर शैली ग्रौर विन्यास की दृष्टि से पूर्व रचनाग्रों में ग्रौर इनमें बहुत श्रन्तर है । इन पदों में विरात गुरु उनके मान से श्रधिक हृदय के निकट है। चरणदास के जन्म-प्रसंग पर लिखी बधाइयाँ कुल-जन्मोत्सव की स्मृति खींच लाती हैं, जहाँ एक स्रोर गुरु के प्रति उनके हृदय के ग्रगाध स्रौर श्रसीम प्रेम की छाया मिलती है वहीं उनकी ग्रतिशयोक्तिपूर्ण प्रशंसा ग्रसत्य के निकट ग्राती हुई ज्ञात होती है।

> जन धन जननी जिन दूसर कुल में भक्ति नहीं थीं, जाकूँ तारन श्राये।। ×

×

सखी री ग्राज जन्मे लीलाधारी। तिमिर भजेंगी, भिवत खिडेंगी, पारायन नर-नारी ।। दर्शन करते श्रानन्द उपजे, नाम लिये श्रघ नासै। चर्चा में सन्देह न रहसी, खुलिहै प्रवल प्रगासै।। बहुतक जीव ठिकानो पै हैं, श्रावागमन न होई ॥ जम के दण्ड दहन पावक की, नित कूँ मूल निकोई।

गुरु-महिमा के स्रतिरिक्त इन पदों में निर्गुरा मत के ग्रन्य सिद्धान्तों का प्रति-पादन भी है, पदों के विषय में कोई नवीनता नहीं। केवल शैली में ही श्रन्तर है। कबीर के पदों से मिलते-जुलते यह पद कहीं जगत की नश्वरता के चित्रों से भरे हैं तो कहीं सूफ़ीमत के प्रेम-पुट से; कहीं योग ब्रौर ज्ञान की विवेचना है तो कहीं प्रभु के संग होली खेलने की मादक अनुभूति का चित्रए।

इन पदों में योग श्रौर ज्ञान की श्रपेक्षा भागवत धर्म का प्रभाव श्रधिक लक्षित होता है। विनय, भिक्त, उपालम्भ ग्रीर याचना इत्यादि के ये पद निर्मुश की नीरसता की श्रपेक्षा सगुरा के रस के ग्रधिक निकट ग्राते हैं। इन पदों की रागात्मकता, मार्मिकता श्रौर हदयग्राहिता, श्रात्मपोड़न-जनित श्रवनयन से बहुत दूर है, नैराज्य की श्रपेक्षा

उसमें आशा श्रधिक है। साधना के ये शब्द सन्तों के आत्मपीड़न-सिद्धान्त की अपेक्स भक्तों की रागात्मक भक्ति के अधिक पास हैं। केवल एक-आध पद में ही कबीर की सांसारिक संघर्ष और भौतिक नश्वरता-जन्य नैराश्य से भरी वाएगी की आवृत्ति-सी दिखाई देती है। उदाहरएगर्थ, कबीर के 'मन फूला-फूला फिरे जगत् में कैसा नाता रे' की आवृत्ति इन पदों में लक्षित होती है—

> पुत्र कलत्तर कौन के, भाई ग्रह बन्धा। सब ही ठोक जलाइ हैं, समभे नीह ग्रन्था।।

दूसरे पदों की रागात्मकता थ्रौर अनुभूतियाँ उनके मन के दूसरे पक्ष पर भी प्रकाश डालती हैं।

श्रव तुम ग्रपनी श्रोर निहारो।

हमारे श्रौगुन पं नहिं जाग्रो, तुम्हीं श्रपनो विरद सम्हारो।।

— तुम मुक्त पर कृपा करके नहीं बल्कि अपने विरद का ध्यान करके मेरा उद्धार कर दो, मेरे श्रवगुर्णों की स्रोर ध्यान मत दो।

याचना के ये स्वर निर्गुणी सन्त की शिष्या के नहीं ज्ञात होते, पर इस प्रकार की भावनाएँ इन पदों में प्रचुर मात्रा में हैं। एक ख्रोर चरणदासी सम्प्रदाय की भागवतीय प्रेरणा ख्रौर दूसरी ग्रोर स्वयं उनकी नारी-सुलभ ग्राईता छौर भावना-प्रधान व्यक्तित्व, इन पदों के प्रेरक प्रतीत होते हैं। यद्यपि यह सत्य है कि इस प्रकार के पदों की अनुभूति तीव है ध्रौर भावनाएँ स्पष्ट छौर शुद्ध, पर उनके व्यक्तित्व ख्रौर साधना का प्रधान ध्येय निर्गुण ब्रह्म का निरूपण, मिथ्याचार का खण्डन ग्रौर लौकिकता का मूलोज्छेदन है। इन्हीं विषयों पर लिखे हुए पदों में उनका व्यक्तित्व निखरकर साकार हो जाता है। चरणदास की कुटिया में संसार की नश्चरता श्रौर मरीचिका के गीत गाती हुई शिष्या के ये स्वर ग्रधिक स्वाभाविक लगते हैं—

सुमिर नर उतरो पार, भौसागर का तीछन धार।

× × ×

मान पहाड़ी तहाँ श्रड़त है, श्रासा तृष्ना भँवर पड़त है। पाँच मच्छ जह चोर करत हैं, ज्ञान श्रांखि बल चली निहार।।

निर्मुण काव्यधारा के काव्य के तत्त्व हमें उसी छंश में मिलते हैं जिसमें किब श्रात्मानुभूति की विह्वल मादकता का चित्रण करता है। इस क्षेत्र के बाहर श्राते ही, वह केवल एक उपदेशक और प्रचारकमात्र रह जाता है। सन्त किब अपने उपदेशों को वास्तिवक काव्य के धावरण से सजाने में प्रायः पूर्णतया ग्रसफल रहे हैं। कबीर की रचनाएँ यद्यपि इस उक्ति में ग्रपवाद रूप में ग्राती हैं, परन्तु कबीर की उक्तियों में कल्पना की जो प्रचुरता मिलती है, वह इस धारा के ग्रन्य किवयों में नहीं मिलती। सहजोबाई की रचनाओं में भी कल्पना का प्राचुर्य नहीं कहा जा सकता, प्रेमानुभूति और मिलन के जो थोड़े-से चित्र हैं वे यद्यपि सजीव तथा चित्रोपम हैं, पर दूसरे
प्रसंगों में केवल उपदेशात्मक प्रचार ही प्रधान है। प्रसंगानुसार कहीं-कहीं रूढ़िवादी
उपमानों से संसार की नदवरता इत्यादि का बलान किया है, पर इन परम्परागत
उपमानों को उन्होंने अपनी उदित की स्वाभाविकता द्वारा मीलिक बना दिया है।
उनकी रचनाओं में अनुभूतिभूलक चित्रों का अभाव है, अतः उन भावनाओं का भी
अभाव है जो प्रयासरहित ही कविता वन जाती हैं। कुछ बात्रा में जो रागात्मक
अनुभूतियाँ, प्रेम और श्रद्धा की भावनाएँ गुरु और हिर विषयक कविताओं में मिलती
हैं, वह उतनी तीव्र और उच्च नहीं, जो काव्य की कल्पना तथा उत्कृष्ट भावना को
रूप दे सके।

सहजो की इन रचनाओं में उनकी साधना ही प्रधान है। उन्होंने जीवन तथा प्रकृति के अनेक उपकरणों से उपमान ग्रहण कर, गृक से सीखे हुए सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया। निर्गुण काव्यधारा की अटपटी वाणी, विषय-साधना और चरम भावानुभूति में मिले हुए सहजो के स्वर की गम्भीरता, साधना की दृहता तथा ज्ञान, प्रेम और भिक्त की समन्वित रागात्मकता, नारी की कोमलता के साथ कठोरतम साधना का सामंजस्य स्थापित करती है। इस मत के प्रमुख प्रचारकों में उनके नाम का उल्लेख ही उनकी सफलता का द्योतक है।

द्यावाई—दयावाई भी श्री चरएदास जी की शिष्या थीं। बड़थ्वाल जी ने इनका उल्लेख भी उनकी चचेरी बहन के रूप में किया है, पर ये सहजो की सहोदरा थीं, इस बात का स्पष्ट उल्लेख कहीं नहीं प्राप्त होता। दोनों का जन्म-स्थान दैवात् एक ही सिद्ध होता है। इनके विषय में भी प्रसिद्ध है कि ये दिल्ली में चरएदास जी के मन्दिर में उनके साथ उन्हीं की सेवा में रहती थीं। इनका जन्मकाल १७७५ सं० के बीच में माना जाता है। सन् १८१८ में इनके ग्रंथ दयावोध की रचना हुई। इनके दो ग्रंथों का उल्लेख नागरी-प्रचारिएगी सभा की श्रप्रकाशित खोज-रिपोर्ट में मिलता है।

दयाबाई की रचनाश्रों में उनके तीन नाम मिलते हैं—दया, दयादासी श्रौर दया कुँबरि । श्री निर्मल जी ने स्त्री किंब कौमुदी में कुँबरि शब्द के श्राधार पर उन्हें किसी राजवंश की माना है, पर उनके जन्मकुल के विषय में किसी प्रकार का संशय नहीं है। इनकी दो रचनाएँ उपलब्ध हैं—

- १. दयाबोध
- २. विनयमालिका।

द्याबोध-इस रचना का स्नाकार सहजोबाई के ग्रंथ 'सहज प्रकाश' से बहुत

छोटा है। सौष्ठव में यह किसी प्रकार उससे कम नहीं, भाषा पर दयाबाई का ग्रिथिकार ग्रिथिक है। वर्ष्य-विषय यद्यपि दोनों के लगभग समान हैं, पर दयाबाई की रचनाएँ उतनी शुष्क ग्रौर प्रचारात्मक नहीं हैं जितनी सहजोबाई की।

सम्पूर्ण ग्रंथ कतिपय ग्रंगों में विभाजित है जिनका विभाजन वर्ण्य-वस्तु के ग्राधार पर हुआ है—

- १. गुरु महिमा
- २. सुमिरन
- ३. सूर
- ४. प्रेम
- ५. वैराग्य
- ६. साध
- ७. ग्रजपा

गुरु महिमा—जैसा कि सहजोबाई के प्रसंग में कहा जा चुका है, सन्त मत में गुरु का विशिष्ट स्थान है। उन्होंने भी गुरु में ब्रह्म की छाया देखी है। गुरु ब्रह्म का रूप है, नर-रूप नहीं। जो उसकी सूक्ष्म भावना को नहीं बल्कि स्थूल शरीर को प्रधान मानता है वह मनुष्य नहीं पशु है—

> सतगुरु ब्रह्म स्वरूप है, श्रान भाव मत जान । देह भाव मार्ने दया, ते हैं पश्च समान ॥

इस सांसारिक ग्रंधकूप से उद्घार करने वाला एक सद्गुरु ही है। ग्रिभिव्यक्ति की सजीवता उनमें सहजोवाई से बहुत ग्रिधिक है—

> श्रेंधकूप जग में पड़ी, दया करम बस आय। बूड़त लई निकासि करि, गुरु गुन ज्ञान गहाय।।

सहजोबाई की भाँति दया की श्रद्धा में ग्रत्युक्ति नहीं है। गुरु हिर के रूप हैं, हिर दर्शन के दिग्दर्शक हैं पर हिर से बढ़कर कहीं नहीं है। भावना में उन्हें मनुष्य मानकर भी कहीं हिर के साथ उनकी तुलना कर उनकी उपेक्षा नहीं की। हाँ, उनके समक्ष रख उन्हें हिर की छाया बड़े दृढ़ ग्राँर सुन्दर शब्दों में सिद्ध किया है—

चरनदास गुरुदेव जू, ब्रह्म-रूप सुख धाम । ताप हरन सब सुख करन, दया करत परनाम ॥

सुमिरन—निर्णुए। दर्शन के श्रनुसार चरमानुभूति एक श्रतीन्द्रिय सूक्ष्म वृत्ति हैं जो ब्रह्म से पूर्ण साक्षात्कार करने की क्षमता रखती हैं, वेदान्ती जिसे ज्ञान श्रथवा श्रनुभव ज्ञान के नाम से पुकारते हैं। इसी श्रनुभूत ज्ञान के क्षेत्र में मन श्रमूर्त्त सिद्धान्तों को पीछे छोड़ता हुआ पूर्ण सत्य-दर्शन के लिए अग्रसर होता है। श्रनुभूति की इस

चरमावस्था के स्रभाव में, दर्शन तथ्यरहित वाद बनकर रह जाता है। सुन्दरदास के शब्दों में—

'जाके ग्रनुभव ज्ञान वाद में बेंध्यो है।'

परन्तु सहजो ग्रौर दया दोनों हो ने सहज अनुभव की ग्रपेक्षा सुमिरन पद को ही अधिक वर्णन किया है। इसके दो कारण दिखाई देते हैं, प्रथम तो यह कि यद्यपि वह चरणदास की शिष्या थीं, निर्मुण मत के विविध सिद्धान्तों से परिचित होते हुए भी, भारतीय दर्शन की रूपरेखा से उनका अधिक परिन्वय नहीं था। जीवन की विरोधी प्रक्रियास्रों की प्रतिक्रियास्वरूप विराग धारएा कर किसी गुरु की शिष्या बनकर भजन करना दूसरी बात है, ग्रौर धर्म तथा दर्शन की सूक्ष्मातिसूक्ष्म विचार-धाराम्रों से परिचित होना दूसरी बात । चरणदास के चरगों में रहकर यद्याप उन्हें मत की रूपरेखा का ज्ञान हो गया होगा, पर ज्ञानानुभव के कठोरतम साधन के टेढ़े-मेढ़े सोपानों पर चढ़ने की न तो उनमें शक्ति रही होगी न क्षमता। दूसरा कारए इनका और भी हो सकता है, वह यह कि चरएदास-सम्प्रदाय में निर्गुए की साधना के साथ भागवत के प्रेम-तत्त्व का भी काक़ी प्राधान्य था। दयाबाई द्वारा लिखित सुमिरन के इस ग्रंग में एक ग्रोर ज्ञान की शुब्कता है ग्रौर दूसरी ग्रोर वर्रान की स्थलता। भागवत के प्रेम ग्रौर ज्ञान के सूक्ष्म का समन्वय इसके रूप को बहुत उत्कृष्ट बना देता, पर ऐसा नहीं हुआ है, और सुमिरन के यह दोहे साधारण कोटि के भाव श्रौर भाषा से युक्त बिलकुल साधाररा बनकर रह गये हैं। सुमिरन के श्रधिक पदों में ईश्वर का भागवत रूप ही है। अपनेक पिततों को तारने वाले प्रभुकी वन्दना के दोहे, सतगुरु के स्मरण के दोहों से संख्या में ग्रधिक ग्रौर श्रेष्ठतर हैं। राम, मनमोहन, गोविन्द इत्यादि के सम्बोधनों के पीछे सगुरा उपासना-पद्धति में इनके रूप उन्हें मान्य प्रतीत होते हैं, कबीर के राम की भाँति निराकार ब्रह्म के प्रतीक नहीं---

> म्रद्धं नाम के लेत ही, उधरे पतित ग्रपार। गज गनिका ग्रस गाधि बटु, भये पार संसार।।

इसी प्रकार---

राम-नाम के लेत ही, पातक भरें ग्रनेक। रेनर हरि के नाम की, राखो मन में टेक॥

है। उसका बल है प्रेम, श्रोर जस्त्र है त्याग। त्याग की चरम सीमा तक पहुँच जाने की क्षमता श्रौर साहस ही की जक्ति से वह प्रेम के मार्ग पर पग रखता है। प्रेम के मार्ग पर चलने वाले को चुनौती देते हुए जिस प्रकार कबीर ने कहा था—

सीस उतारे भुइँ घरै, ऐसा होय तो स्राव।
इसी प्रकार का वर्गन दयाबाई ने भी सूर के इस स्रंग में किया है—
कायर कम्पै देख करि, साधू को संग्राम।
सीस उतारे भुइँ घरे, जब पावे निज ठाम।।

प्रेम का अंग — सहजोवाई के प्रसंग में इस तथ्य पर प्रकाश डाला जा चुका है कि प्रेम की चरम अनुभूति की विह्वलता, मादकता तथा भावात्मकता के अतिरिक्त शेष विषयों पर लेखनी उठाते समय सन्त किव केवल प्रचारक अथवा उपदेशक-मात्र ही बन सके हैं। दयावाई द्वारा रचित इस विषय के दोहों की सरसता तथा भावात्मकता सराहनीय है। उनकी भावात्मक उक्तियों में विरहानुभूति तथा प्रेम-प्रसूत विविध अनुभूतियों के चित्र सजीव तथा स्वाभाविक हैं। श्रृंगार की विविध स्थितियों के चित्रों में जो सजीवता है, उनमें भावों की मधुर सरिता का प्लावन ज्ञात होता है। प्रतीक्षा का यह चित्र—

काग उड़ावत थके कर, नैन निहारत बाट। प्रेम सिन्ध में पर्यो मन, ना निकसन को बाट॥

भूंगार रस के किसी क्षित्र के प्रतीक्षा के चित्र से कम नहीं है। इसी प्रकार मूच्छां इत्यादि के चित्रों की सजीवता इन दोहों की उत्कृष्टता प्रमाणित करती है।

मिलन की प्रतीक्षा में आ्राकुल विरही को अपनी अवस्था की भी सुधि नहीं है। एक लगन है, उसी में रत वह अपने जीवन की सार्थकता प्राप्त करता है। पुलकित वार्गी, डगमग पग, हरि के प्रेम के रंग में सराबोर उनके विरही के कुछ चित्र देखिये—

> कहूँ घरत पग परत कहूँ, डगमगात सब देह। दया-मग्न हरि रूप में, दिन-दिन श्रधिक सनेह॥ प्रेम-मग्न गद्गद् बचन, पुलकि रोम सब श्रंग। पुलकि रह्यो मन रूप् में, दया न ह्वँ चित भंग॥

विश्वसता का यह चित्र कितना सजीव है-

बौरी ह्वं चितवत फिल्हें, हरि ग्रावें केहि ग्रोर ? छिनहि उठूँ छिन गिरि पर्ले, राम ! दुःखी मन मोर ॥ प्रतीक्षा के उन्माद तथा व्याकृतता के ये चित्र ग्रमुचम हैं।

प्रेम के इन चित्रों के ग्रंकन में दयाबाई सहजो से कहीं ग्रागे ठहरती हैं। प्रेम

की तन्मयता, रसमयता तथा भावात्मकता इन दोहों में बहुत सुन्दर शब्दों में ग्रभि-व्यक्त है।

वैराग का ऋंग—वैराग्य के इन दोहों में संसार की नश्वरता तथा क्षराभंगुरता का चित्रए है। श्राध्यात्मिक लौ की लगन में लीन साधक को संसार तथा उससे सम्बन्धित भावनाएँ, सुख-संतोष इत्यादि सभी वस्तुएँ क्षरिएक, निरथंक तथा सारहीन प्रतीत होती हैं। संसार का कोई भी व्यक्ति श्रपना नहीं है; सांसारिकता में लिप्त ज्ञान, स्वप्न को सत्य समक्षने के समान मूर्खता है। सराय में वास की भाँति यह क्षरिएक है। जगत् माया है, मिथ्या है। क्षराभंगुरता का एक सुन्दर चित्र वयावाई के शब्दों में सजीव हो उठता है—

जैसो मोती स्रोस को, तैसो यह संसार । विनसि जाय छिन एक में, दया प्रभु गुर घार।।

मृत्युका नैराइय तथा वैभव की निरर्थकता इन शब्दों में कितनी सफलता से व्यक्त है —

श्रामु गाज कंचन दया, जोरे लाख-करोर। हाथ भाड़ रीते गये, भयो काल को जोर॥

विराग की इन भावनाओं में केवल उपदेशात्मक श्रौर बौद्धिक तर्क ही नहीं, भावना ग्रौर कल्पना का सरल श्रौर मार्मिक पुट भी है। वायु के प्रबल भोलों से नभचर वारिद का श्रस्तित्व जिस प्रकार पल भर में विलीन हो जाता है, संसार में ग्रपनी स्थिति को इसी प्रकार की समभकर भी मनुष्य शान्ति-प्राप्ति का प्रयास नहीं करता। कैसी विडम्बना है—

विनसत बादर बात विस, नभ में नाना भाँति । इमि नर दीखत कालि बस, तऊ न उपजै सांति ।।

कल्पना तथा तर्क के इस सुन्दर सामजस्य की सजीवता तथा सफलता देखकर विद्यास नहीं होता कि ये पंक्तियाँ काव्य-रचना के ज्ञान से रहित किसी स्त्री द्वारा रचित हैं।

साधक का ऋंग— निर्मुण साधना में सत्संग का प्रधान महत्त्व है। साधक को अपने ध्येय की प्राप्ति के लिए आध्यात्मिक प्रेरणा की आवश्यकता होती है जिसकी पूर्ति सत्संग से होती है। संतों के लक्षण तथा गुणों का वर्णन प्रायः सभी संत कियों ने अपनी रचनाओं में किया है। बताबाई हारा रचित साधु-वर्णन किसी भी प्रकार दूसरे संतों की रचनाओं से पीछे नहीं है। साधु-महिमा वर्णन के ये पद साधा-रण कोटि के हैं। कल्पना और भावना की प्रचुरता का अभाय होना विषय की नीरसता के कारण स्वाभाविक ही है। साधु की निरपेक्ष वृत्ति, सुख-दुःख के प्रति समान भाव

इत्यादि साधु के प्रमुख गुरा माने गये हैं और उन्हीं का वर्रांन इन दोहों में हुआ है। सत्संग की शक्ति के प्रभावोत्पादन पर उनका कितना विश्वास है, यह इन पंक्तियों से प्रकट होता है—

साधु-संग छिन एक को, पुन्न न बरनो जाय। रति उपजै हरि नाम सूँ, सब ही पाप विलाय।।

तथा---

साधु-संत जग में बड़ो, करि जानै सब कोय। ग्राधो छिन सत्संग को, कलमख डारै खोय॥

नाम सुमिरन—संसार के समस्त धर्मों में नाम-स्मरण को महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त है। हिन्दू धर्म की विभिन्न शाखाओं में भी नामावृत्ति के महत्त्व की प्रधानता है। विष्णु सहस्रनाम, श्रोम् जाप तथा सूक्तियाँ-स्मरण श्रादि इसी के द्योतक हैं। परन्तु निर्मुण पंथ में इस श्रंग को जितना महत्त्व दिया जाता है उतना श्रौर कहीं नहीं। यह भौतिक श्रापदाश्रों से मुक्तिदात्री संजीवनी है। नाम-स्मरण करने वाला व्यक्ति श्रपने को तथा दूसरे व्यक्तियों को मुक्ति दिलाने की क्षमता रखता है। राम का नाम स्मरण करने वालों पर कर्म की काली छाया का प्रभाव नहीं पड़ सकता तथा स्मरण क श्रभाव से बड़े-से-बड़े कर्म भी सार्थकता नहीं रखते। पर निर्मुणपंथियों का स्मरण दूसरे मतों के स्मरण की भाँति यांत्रिक बाह्याडम्बर नहीं है। कुछ मान्य पवित्र शब्दों की पुनरावृत्ति से स्मरण पूरा नहीं होता। इस बाह्य किया के प्रति निर्मुण के हृदय में घृणा श्रौर उपेक्षा है। कबीर के शब्दों में—

पंडित वाद वदंते भूठा।

राम कह्या दुनिया गति पाव, खांड कह्या मुँह मीठा ॥

पावक कह्या पाँव जे दाभे, जल कांह तृषा बुभाई।

भोजन कह्या भूख जे भाजे, तो सब कोई तरि जाई॥

नर के साथ सूत्रा हरि बोले, प्रभु परताप न जाने।

जो कहूँ उड़ि जाई जंगल में, बहुरि न सुरते ग्राने॥

निर्गुरापथियों के लिए नाम-स्मररा प्रेम का अलक्ष्य मार्ग है। प्रेम के लौकिक क्षेत्र में भी प्रेम-पात्र का नाम ही प्रेमी के लिए एकमात्र सम्बल होता है, जो परि-स्थितियों की भंभा में उससे विलग हो जाता है। निर्गुरा भी स्मरा को उसी अर्थ में लेता और समभता है। यह पूर्णं रूपेरा एक ऐसी आन्तरिक अवस्था है जिसमें हृदय की सारी अनुभूतियाँ प्रेमी के चारों और ही लिपटी रहती हैं।

स्मरए। में साधु के मस्तिष्क की अबस्था जल भरकर लाती हुई किशे री की मान-सिक अवस्था के समान होनी चाहिए। जिस प्रकार चलते तथा बातचीत करते हुए भी शीश पर रखे हुए कलश के संतुलन पर ही उसका ध्यान केन्द्रित रहता है, उसी प्रकार साधक को भी इसी प्रवस्था की प्राप्ति का प्रयास ग्रावश्यक है। पिनहारी की गित की भौति वह ग्रलौकिक सत्ता के स्मरण में ही रत रहे, यद्यपि बाह्य-दर्शन में वह संसार में ही लिप्त दिखाई दे। ऐसी मनःस्थिति की प्राप्ति के पश्चात् वह ग्रवस्था ग्राती है जब होठों से स्मरण की ग्रावश्यकता शेष नहीं रह जाती। उसका स्थान वे तन्मय ग्रनुभूतियाँ ले लेती हैं, जिनको संत ग्रजपा जाप के नाम से पुकारते हैं। इसके लिए जिह्वा ग्रथवा माला की ग्रावश्यकता नहीं होती, इसमें स्वयं ग्रात्मा में ग्रान्दोलन ग्रावश्यक होता है तथा ग्रात्मानुभूति के द्वारा ही ग्रपने ग्रन्तर में निवास करने वाली ग्रलौकिक सत्ता के प्रत्यक्ष दर्शन तथा स्पर्श का ग्रनुभव होता है। जब ग्रात्मानुभूति की मादकता से मन ग्रोतप्रोत हो जाता है तब मुँह से निकले हुए शब्दों की ग्रावश्यकता ही कहां रह जाती है। जब प्रेम ग्रात्मा तथा ह्वय में ब्याप्त हो जाता है, तो प्रेमी के यशःजान के निमित्त एक-एक रोम मुख के समान हो जाता है।

जब यह स्रवस्था चिरस्थायी तथा स्रिनवार्य वनकर जीवन के मूल तस्य तथा प्रेरणा का रूप धारण कर लेती है तब समय के शब्द का स्रलौकिक संगीत उसके कर्ण-कुहरों में गूँज जाता है, और उसे प्रमुभव होता है कि यद्यपि उसन बहा को भुला दिया था, पर बहा ने उसको कभी नहीं भुलाया। बादू ने इस स्रवस्था का वर्णन बहुत सुन्दर शब्दों में किया है—

> प्रीति जो लागी घुल गई, बैठ गई मन माहि। रोम-रोम पिंड-पिंड करें, मुख की सरधा नाहि।।

तदनःतर, ग्रन्ततः ग्रलौकिक स्मरण स्मरणमात्र नहीं रह जाता। ग्रात्मा ब्रह्म की उस सत्ता में लय हो जाती हैं जिसे साधक ग्रव ग्रपने ही जीवन तथा शरीर का एक ग्रंग समक्तने लगता है। इसको निर्गुणी लों के नाम से जानता है।

ग्रजपा जाप इस प्रकार निर्गुरण साधना का मुख्य ग्रंग होने के कारण सभी संत कवियों का वर्ण्य-विषय रहा है। सहजो तथा दया दोनों ने ही नाम-स्मरण तथा ग्रजपा जाप की मनःस्थिति की मादकता पर सुन्दर रचनाएँ की है।

अजपा का अग—अजपा निर्मुर साधना का वह सोपान है, जिस पर पहुँच-कर आतमा ब्रह्म में इतनी लयु हो जाती है कि उसके स्मरण, ध्यान इत्यादि के लिए किसी बाह्य साधन की आवश्यकता नहीं रह जाती। माला तथा सुमिरनी के साथ अधर और जिह्वा से राम-नाम के उच्चारण की महत्ता भी नहीं रहती, वरन् साधक के रोम-रोम से सतत किसी बाह्य प्रयास के विना ही उसके उपास्य के नाम का जपन हुआ करता है, इसी कारण उसका नाम अजपा जाप रखा है। अजपा जाप की इस अवस्था की मादक अनुभूति, उद्देग और विह्वलता का वर्णन दयावाई ने किया है। इस वर्गान के विषय-निर्वाह में इतनी परिपक्ष्वता है कि इन दोहों के उनके द्वारा रचित होने में भी सन्देह मालूम होने लगता था ।

श्रजपा के इस ग्रंग में मनः स्थिति की ग्रपेक्षा लक्ष्य-प्राप्ति के पश्चात् की श्रव-स्था का वर्शन प्रधान है। चरणदास गुरु से सोहं स्मरण की दीक्षा पाकर दया ने नासिका के श्रग्रभाग पर दृष्टि को एकाग्र कर, पद्मासन लगा, श्रजपा जाप का श्रायो-जन श्रारम्भ किया। इस जाप के श्रारम्भ का वर्शन करते हुए वह कहती है—

> ग्रर्थ-ग्रर्थ मधि सुरति धरि, जपें जु मजपा जाप। दया लहै निज धाम कूँ, छुटै सकल संताप।।

इस प्रकार के जाप से ब्रह्मरं घ्रमें ग्रमहद का सुललित स्वर गुंजरित हो उठता है, ग्रौर निर्वाण-पद की प्राप्ति होती है—

गगन मध्य मुरली बजै, में जु सुनी निज कान । दया दया गुरुदेव की, परस्यो पद-निर्वारण ॥ इस पद की प्राप्ति के पश्चात् जो अलौकिक दृश्य उन्हें दिखाई देते हैं, उनका नैसर्गिक ब्रालोक इन पंक्तियों में व्यक्त है—

बिन दामिनि उजियार ग्रिति, बिन घन परत फुहार । मगन भयो मनुवाँ तहाँ, दया निहार-निहार ॥ ग्रात्मा ग्रौर परमात्मा के तादात्म्य का पूर्ण ग्रौर सुन्दर वर्णन देखिये—

चेतन रूपी ग्रात्मा, बसै पिंड ब्रह्मांड । नाकरतानाभोगता, ग्रद्वै ग्रचल ग्रखंड ।।

श्रात्मवासी ब्रह्म को प्राप्ति के लिए दृष्टि की विशालता की ग्रावश्यकता है, साधना की चेष्टा तथा ज्ञान द्वारा उस सुक्ष्म में निहित विराट के दर्शन होते हैं—

> घर मठादि में रम रह्यो, रमता राम जुहोय। ज्ञान दृष्टि सूँ देखिये, है श्राकासवत् सोय।।

दयाबोध की रचना के मूल में चरएादास की प्रेररण तथा श्राज्ञा थी। उन्हीं की श्राज्ञा से इसकी रचना हुई थी, इसका स्पष्ट उल्लेख उन्होंने किया है—

> चरनदास की कृपा सूँ, मो मन उठो उमंग। दयाबोध बरनन कियो, जहाँ सुख की उठत तरंग।।

दयावाई की इस रचना में ज्ञान तथा योग की सम्यक् विवेचना के साथ-साथ काव्य का कोमल पुट भी है। परिमाण में इनकी रचनाएँ सहजो की रचनाग्रों से कम ग्रवश्य हैं; पर गाम्भीर्य, सौष्ठय तथा विषय-प्रतिपादन की दृष्टि से दयाबाई के पद ग्रिंथिक उत्कृष्ट ठहरते हैं। वर्ण्य-विषय दोनों के लगभग एक-से ही हैं। जहाँ सहजो की शैली वर्णनात्मक, शुष्क श्रौर पिष्ट-पेष्टित है वहाँ दया की शैली प्रवाहमयी, सरल तथा काव्यात्मक है। दयाबाई की रचनाएँ काव्य से उतनी दूर नहीं हैं जितनी सहजो की।

विनयमालिका-दयावाई की बानी का दूसरा श्रंग है विनयमालिका। इस ग्रंग के रचयिता के विषय में बहुत मतभेद है। इसकी पंक्तियों में दयादास का प्रयोग है, जिससे यह अनुमान किया जाता है कि इसकी लेखिका दयाबाई नहीं, दयादास नाम का व्यक्ति होगा । विनयमालिका तथा दयाबोध के सिद्धान्त में मौलिक श्रन्तर है। दयाबोध में निर्मुण ब्रह्म की उपासना का वर्णन संत मत के सिद्धान्तों पर ग्राधारित है। विनयमालिका में विष्णु के ग्रनेक ग्रवतारों की कथाओं का वर्णन है। चरए।दास जी पर भागवत का प्रभाव था, उन्होंने ग्रपनी साधना में कृष्ण को परम बह्य का रूप मानकर उनसे सम्बन्धित अनेक लीलाओं को ब्रह्म की लीलाएँ माना है। भागवत के कृष्ण ग्रौर संत मत के ब्रह्म में उनके ग्रनुसार मूलतः कोई ग्रन्तर नहीं है। सहजोबाई के पदों में भी इस प्रकार के ग्राभास यत्र-तत्र मिलते हैं, पर उनके कृष्ण का श्रस्तित्व बह्य से श्रलग नहीं है। जहाँ उन्होंने गोविन्द, नारायण इत्यादि का प्रयोग किया है, उसका प्रतिपादन उन्होंने मुलतः ब्रह्म के उसी रूप में किया है जो निर्गुर मत में मान्य थे। चररादास जी के जन्मोत्सव-वर्रान इत्यादि में कृष्ण-लीलाग्रों का श्राभास श्रवस्य मिल जाता है, पर विष्णु के श्रनेक श्रवतारों ग्रौर राम-कृष्ण की विविध कहानियों पर उनकी ग्रास्था प्रायः लक्षित नहीं होती। परन्तू विनयमालिका के इन दोहों में सगुरुगोपासना की स्पष्ट छाप है। प्रथम पंक्ति में एक जिज्ञासा है कि तुम्हें क्या कहकर पुकारूं---

> किस विधि रीभत हो प्रभु, का किह टेरूँ नाय ? लहर मेहर जब ही करो, तब ही होउँ सनाथ।।

इस प्रक्षन के उत्तर में उपास्य को ग्रानेक नामों से सम्बोधित करते हुए लेखक ने पन्द्रह दोहों में उनके नामों की गराना की है। उपास्य के रूप में इस प्रकार एक मौलिक ग्रान्तर है जो एक ही कवि के व्यक्तित्व में एक साथ होना ग्रासम्भव प्रतीत होता है।

उपासना-पद्धित भी दयाबोध में विश्वित पद्धित से पूर्णतया भिन्न है। जैसा कि नाम से प्रतीत होता है, विनय को ही इसमें प्रधान स्थान प्राप्त है। निर्मुरा साधना में विनम्नता और सहनशीलता साधु के चित्रत्र के प्रधान ग्रंग ग्रवश्य हैं, पर लक्ष्य की प्राप्ति के ये साधन नहीं हैं। विनयमालिका का किव ईश्वर को उसके विरद का स्मररा दिलाकर ग्रपनी मुक्ति की प्रार्थना करता है। पितत-उधारन भगवान् की कृपा तथा यश की ग्रसंख्य कहानियों के स्मररा से उसे ग्रपनी मुक्ति की ग्राशा होती है। भिक्त के उद्गार बहुत प्रबल और सुन्दर हैं, उनमें श्रद्धा, याचना, विश्वास ग्रीर लगन की जो भन्नक है वह निर्मुरा साधना की ग्रपेक्षा सगुरा की रागात्मकता के

श्रधिक निकट है। यद्यपि दयादास भी चररादास के ही शिष्य थे ग्रतः उपासना के इन दो रूपों की ग्रसमता विनयमालिका ग्रौर दयाबोध के रचयिताग्रों की एकता में नाम की विभिन्नता द्वारा उत्पन्न सन्देह को पुष्ट कर देते हैं। दयाबोध में श्रंकित साधना कबीर, दादू श्रौर नानक की निराकारोपासना चरणदासी पंथ की कृष्ण-भावना से रंजित है, परन्तु विनयमालिका की साधना में सूर तथा तुलसी के कृष्ण श्रौर राम की श्रनेक लीलाग्रों के साथ विभिन्न ग्रवतारों से सम्बन्धित ग्रलौकिक कहानियों का विवररण ग्रोर उन्हीं की शक्ति तथा सामर्थ्व पर मुक्ति की ग्राशा भरी है। उपास्य तथा साधना के रूपांकन में विभिन्नता के अतिरिक्त रचनाओं के बाह्य रूप ग्रर्थात भाषा तथा जैली में भी काफ़ी ग्रन्तर है। दयाबोध की भाषा में परि-माजित पदावली तथा संस्कृत शब्दों का यद्यपि स्रभाव है, पर भाषा में एक प्रवाह है, उसकी सरलता ही उसकी सुन्दरता है। इस सौन्दर्य में परिष्कार नहीं है, ग्रलंकार नहीं है, केवल कुछ स्थलों पर जहाँ भावावेश का ग्राधिक्य है, भाषा स्वतः ही मार्मिक तथा लचीली हो गई है। उनकी भाषा अलंकारहीन, खुरदूरे वस्त्रों में अपने सरल सौन्दर्य को छिपाये एक ग्राम-बाला के समान है, जिसका सौन्दर्य बिना किसी प्रयास के ही निखरकर फूट नहीं पड़ता तो भी चमक ग्रवश्य जाता है। विनयमालिका की भाषा सरल है, पर उसके सौन्दर्य के परिष्कार के प्रयास स्पष्ट लक्षित होते हैं।

इन विभिन्नताओं के साथ एक साम्य स्वष्ट और प्रधान है। दोनों ही रचनाओं के काव्य की आत्मा शुद्ध और प्रबल है। उपास्य तथा साधना के रूप में मौलिक अन्तर होते हुए भी दोनों की आत्मा में उनके मानस-हृदय का स्वष्ट आभास मिलता है। दयाबोध में आये हुए इस प्रकार के विवरगों का उल्लेख उस प्रकरण में हो चुका है—विनयमालिका का हृदय-पक्ष भी इन पंक्तियों में प्रतिबिम्बत है—

देह घरो संसार में, तेरो किह सब कोय। हाँसी होय तो तेरी ही, मेरी कछून होय॥ प्रेम का यह उपालम्भ कितना विशद ग्रौर चुटीला है—

> बड़े-बड़े पापी ग्रधम, तारन लगीन बार । पूँजी लग न कछु श्रंद की, हे प्रभु हमरी बार ॥

परन्तु दयाबोध ग्रीर धिनयमालिका के भाव ग्रीर भाषा में जो ग्रन्तर स्पष्ट लक्षित होते हैं, उनसे यह पूर्णतया प्रमािएत होता है कि दोनों का लेखक एक व्यक्ति नहीं है। विनयमािलका चरएादास जी के किसी ग्रन्य शिष्य द्वारा प्रएाति प्रतीत होती है, जिस पर चरएादासी सम्प्रदाय के निर्गुए पक्ष की ग्रपेक्षा भागवत धर्म का ग्रधिक प्रभाव पड़ा था। दयाबोध में किव के नाम का संकेत दयाबाई तथा दया कुँविर द्वारा हुग्रा है जब कि विनयमािलका में एक स्थल पर भी इस नाम का उल्लेख नहीं है। हर जगह केवल दयादास शब्द ही मिलता है। इन ग्राधारों पर यह मानने के लिए विवश हो जाना पड़ता है कि विनयमालिका दयाबाई की रचना नहीं हो सकती। भ्रमवश इस रचना को भी दयाबाई की बानी के ग्रन्तर्गत स्थान दे दिया गया है।

वयाबोध के विषय पर विस्तार से प्रकाश डाला जा चुका है। यद्यपि उनकी रचनाओं का ध्येय प्रचारात्मक ही श्रधिक था, पर उनमें काव्य का ग्रंश स्वतः ग्रा गया है। परिमाण में उनकी रचनाएँ श्रधिक नहीं है। सहजोबाई की रचनाओं की ग्रपेक्षा उनकी संख्या बहुत कम है, पर विषय के प्रतिपादन, भावों की ग्रिभव्यंजना तथा ग्रात्माभिव्यक्ति में दयाबाई को सहजो से बहुत ग्रधिक सफलता मिली है। प्रेम की विह्वलता ग्रौर सांसारिक मायाजन्य नैराक्ष्य के जो सुन्दर तथा सजीव चित्र दया ने खींचे हैं, तद्विषयक सहजो द्वारा ग्रंकित चित्र उनके समक्ष विलक्तल निष्प्राण जान पड़ते हैं। प्रचार तथा ग्रात्माभिव्यक्ति, दोनों ही दृष्टियों से निर्मुण सन्तों की बानियों में दयाबाध का विशेष तथा उच्च स्थान रहेगा। उनकी बानी का ग्रोज, उनके प्रेम का माधुर्य ग्रौर उनके प्रचार की क्षमता ग्रत्य कवियों की रचनाग्रों से कम नहीं है।

सहजो तथा दयाबाई की काव्य-तुलनात्मक विवेचना

द्शिनिक सिद्धान्त—निर्गुए सम्प्रदाय के विशिष्ट चरणदासी मत के प्रवर्तक श्री चरणदास की ये दो शिष्याएँ निर्गुए मत की श्रमर कवियित्रियाँ हैं। इन दोनों की ही भावनाओं तथा विचारधाराओं पर इस मत की स्पष्ट छाप है। इस सम्प्रदाय में संतमत तथा भागवत के दार्शनिक सिद्धान्तों का सामंजस्य है। साधना में ज्ञान, योग श्रौर प्रेम तीनों की ही प्रधानता है, परन्तु इनके ब्रह्म का रूप निर्गुए मत के निराकार श्ररूप ब्रह्म की श्रपेक्षा भागवत धर्म के साकार ब्रह्म की भावना के श्रधिक निकट है। ब्रह्म की कल्पना में सगुए। भावना का श्रारोपए। तो है, पर किसी स्थूल चित्र श्रथवा मूर्ति-रूप में वह पूज्य नहीं है। सहजोबाई तथा दयाबाई के ब्रह्म में भी निराकार श्रौर साकार का सामंजस्य है—सहजो के शब्दों में—

निर्गुरा सो सर्गुन भये, भक्त उधारनहार। सहजो की दंडौत है, ताकूँ बारम्बार॥

कृष्म् के लीलारूप की श्रपेक्षा विराटरूप उनके लिए श्रधिक महत्त्वपूर्ण है। उनके निर्गुमा ब्रह्म गीता के उपदेशक कृष्म हैं जिन्होंने घोषमा की थीं—

में भ्रखण्ड व्यापक सकल, सहज रहा भरपूर। ज्ञानी पावै निकट ही, मूरख जाने दूर॥

ब्रह्म का मूल रूप निरंजन है जो भक्तों के हेतु, पृथ्वी का भार उतारने के लिए जन्म लेता है। सगुग तथा निर्गुग के इस सामजस्य का उदाहरण इन पंक्तियों से मिल सकता है---

नेति-नेति किह वेद पुकारे। सो ग्रथरन पर मुरली धारे।। जाकूँ ब्रह्मादिक मुनि ध्यावें। ताहि पूत किह नन्द बुलावें।। सिव सनकादिक ग्रन्त न पावें। सो सिखयन संग रास रचावे।। ग्रनन्त लोक मेटे उपजावे। सो मोहन बृजराज कहावे।। निर्गुन सगुन भेद निहं दोई। ग्रादि ग्रन्त मिध एकिह होई।।

सृष्टि का प्रत्येक उपकरएा बह्य का ग्रंश है, जीव की पृथक् सत्ता नहीं है। हिर ग्रनेक रूपों में प्रकट होता है। जगत् तथा बह्य के सम्बन्ध का रूप विकृत परि-एगामवाद है। जल जनकर हिम बन जाता है, पर फिर हिम गलकर जल का रूप धारएा कर जेता है। जैसे सूर्य तथा उसके ग्रालोक में कोई ग्रन्तर नहीं, उसी प्रकार का सम्बन्ध जीव ग्रौर बह्य में है। एक वस्तु कारएा है दूसरी कार्य, एक ग्रंश है दूसरी ग्रंशी। ब्रह्म तथा जीव में भी कार्य-कारएा तथा ग्रंश-ग्रंशी का सम्बन्ध है। सहजोबाई के शब्दों में—

सहजो हरि बहुरंग है, वही प्रगट वहि गूप। जल पाले में भेद ना, ज्यों सूरज ग्रह धूप।।

दयाबाई के ब्रह्म का रूप साकार के निकट नहीं है। उनके ब्रह्म का रूप कबीर के सतगुरु के श्रधिक निकट है। वह गुर्णातीत निर्गुण श्रलख निरंजन है, वह सर्वव्यापी है, उसी के सूत्र में बँघी सृष्टि का परिचालन होता है। दया के शब्दों में—

वही एक व्यापक सकल, ज्यों मनिका में डोर।

माला की मिर्गिकाएँ जिस डोर में गुँथी रहती हैं, वही उस माला के श्रस्तित्व का आधार है। सृष्टि रूपी मिनका की सम्बद्धता तथा नियमन ब्रह्म पर निर्भर है। वह कबीर के सतगुरु के समान उस जगत् का वासी है जहाँ अनन्त भानु की अद्भुत ज्योति का आलोक फैला रहता है। उनका परब्रह्म उस सत्य-लोक का वासी है—

> जहाँ काल ग्ररु ज्वाल नींह, सीत उष्ण नींह बीर। दया परिस निज धाम को, पायो भेद गंभीर।।

कवि तथा ब्रह्म के सम्बन्ध-स्थापन के मूल में उन्होंने भी ब्रह्मैतवाद माना है। समस्त सृष्टि जड़ रूप है केवल ब्रात्मा में ही ब्रह्म का चेतन ब्रंश है, इसलिए ब्रात्मा तथा परमात्मा में द्वैतभावना नहीं है। उनके शब्दों में—

चेतन रूपी ग्रात्मा, बसै पिंड ब्रह्मंड। ना करता ना भोगता, ग्रहै श्रचल ग्रखंड।। जगत् का परिगाम मिथ्या है, तन का सौंदर्य भ्रम है, केवल तू चेतन है, तुक्त में लय होने की ग्रात्मानुभूति ही ग्रानन्द रूप है— जग परनामी है मृषा, तन रूपी भ्रम कूप। तू चैतन स्वरूप है, श्रद्भुत श्रानन्द रूप।।

बहा की इस ग्ररूप सत्ता पर सगुण श्रवतारवाद की छाप बिलकुल नहीं है, परन्तु इस श्रपार शक्ति की श्रनुभूति की प्राप्ति चरणवास की शिक्षाश्रों द्वारा ही हुई है, इसका उन्होंने स्पष्ट उल्लेख किया है।

बहा श्रौर जीव के रूप तथा सम्बन्ध-निरूपएं के श्रितिरिक्त उनकी दार्शनिकता में संसार की नश्वरता का स्थान भी बहुत महत्त्वपूर्ण है, जिसके चित्र दोनों ने ही बड़े सजीव तथा मार्मिक खींचे हैं। गुरु की महत्ता को दोनों ने ही विशेष स्थान दिया है, उनकी श्रवस्था श्रौर विश्वास की श्रिविकता ने श्रनेक बार उन्हें हिर से भी उच्च पदवी पर प्रतिष्ठित कर दिया है। सहजो की साधना पर भी साकारोपासना का यथेष्ट प्रभाव है। जहाँ उनकी रचनाश्रों में बहा के सगुए। रूप के प्रति उद्गार है, उनमें भिक्त-मार्ग की सभी प्रधान भावनाश्रों का स्पर्श है, वहाँ पितत-उधारन लाल बिहारों के समक्ष श्रपने को महान् श्रवगुएगी मानकर एक श्रोर वह प्रार्थना करती हैं—

तुम गुनवंत में श्रौगन भारी।

तुम्हरी स्रोट खोट बहु कीन्हे, पतित-उधारन लाल बिहारी । तो दूसरी स्रोर सूर की भाँति उनके विरद का स्मरण दिलाती हुई कहती हैं— हमारे स्रोगुन पै नीह जास्रो, तुम्हीं स्रपना विरद सम्हारो .....

विनय के कुछ पदों में यद्यपि सहजोबाई भिक्त-साधना के प्रभाव से प्रभावित जान पड़ती हैं, पर उनकी साधना का मुख्य रूप निर्मुग सम्प्रदाय की मान्य साधना ही है। हृदय की शुद्धि, गुरु की शरण-प्रहर्ण, और कामनाओं का दमन हिर के प्रेम के मादक रस की प्राप्ति करने के लिए ग्रावश्यक है। जब जीव चंचल मन को स्थिर कर, इन्द्रियों को बश में कर लेता है, तभी वह साधना के ग्रगले सोपानों पर चढ़ने की सामर्थ्य प्राप्त कर सकता है। उनकी साधना की रूपरेखा का ज्ञान उनकी इन पंक्तियों से हो जाता है—

## बाबा काया नगर बसावो।

ज्ञान-दृष्टि सूँ घट में देखो, सुरित निरत लौ लावो ॥
पाँच मारि मन बास कर ग्रपने, तीनों ताप नसावौ ॥
सत सन्तोष गहौ दृढ़ सेती, दुर्जन मारि भगावौ ॥
सील छिमा घीरज को घारो, श्रनहद बम्ब बजावो ॥
पाप बानिया रहन न दीजे, धरम बजार लगायो ॥

दयाबाई की उपासना में योग श्रौर ज्ञान-तत्त्व प्रधान है। योग नाम-स्मरस् से भारम्भ होकर भ्रनहृद नाद तथा ज्योति-दर्शन पर समाप्त होता है। श्रहनिश नाम- स्मरण योग का प्रथम सोपान है। उसके पश्चात् नासिका के अग्रभाग पर ध्यान एकाग्र करना, पद्मासन का अभ्यास करना, प्रारागाम, त्रिकुटि पर ध्यान स्थित करना इत्यादि अनेक सोपान आते हैं, फिर अन्त में वह स्थिति आती है जब हृदय के अणु-अणु तथा रोभ-रोम से राम के नाम का जाप हुआ करता है। इसी को अजपा जाप कहते हैं। जब मन की यह अवस्था हो जाती है तब वह सांसारिक वासनाओं की ओर से अपंग हो जाता है और तभी जीव अह्मरन्ध्र में होने वाले अनहद संगीत को सुनकर निर्वाण-पद प्राप्त करता है। साधना के इस रूप के अतिरिक्त दयावाई की साधना में और कुछ नहीं है।

सहजो की साधना में श्रजपा जाप यद्यपि प्रधान है, पर भागवत धर्म का ब्याप्त प्रभाव उन पर है। इसी कारण भावना का पुट भी उनकी साधना में मिलता है।

साधना तथा ब्रह्म के इस तुलनात्मक विवरण से यह स्पष्ट है कि दयाबाई पर संत-परम्परा का ही प्रभाव था; चरणदासी सम्प्रदाय का दूसरा पक्ष जिसका सम्बन्ध कृष्ण रूप ब्रह्म ग्रीर प्रेम-भिनत-साधना से था, उन्होंने विलकुल ग्रहण नहीं किया। उनके उपास्य का रूप संतमत परम्परा में मान्य निराकार है तथा साधना में योग तथा प्रेम द्वारा प्राप्त ज्ञान मुख्य है। सहजो परब्रह्म के श्रवतारी रूप ग्रीर निर्मुण रूप का समाधान दोनों को एक में मिलाकर कर देती है। साधना पर भी सगुण भिनत का प्रभाव श्रधिक नहीं तो नगण्य भी नहीं कहा जा सकता।

ब्रह्म का रूप-निरूपएा, उसने जीव तथा जड़-जगत् से सम्बन्ध-स्थापन इत्यादि दार्शनिक विवेचनाओं का सम्बन्ध मस्तिष्क से हैं, हृदय से नहीं । स्त्री में अनुभूति प्रधान होती है, बौद्धिक विश्लेषएा के तर्क उसके जीवन तथा स्वभाव से दूर हैं, पर इन दोनों की विवेचनाएँ पूर्ण हैं । भावनाओं की सरसता में इन विषयों की शुष्कता यद्यपि छिप नहीं सकी है, पर ये नीरस विषय ही उनके जीवन के प्रेरक थे । नौकिक भावना-शून्य उनके काव्य में दार्शनिक सिद्धान्तों का प्रतिपादन इतनी योग्यता से किया गया है कि यौगिक और ज्ञान सम्बन्धी जिंदल विवेचनाओं का उनके नारी-हृदयं के साथ समन्वय देख ग्राश्चर्य होता है । भावनाओं और ग्रनुभूतियों की विभूति, जो नारी की जन्मजात् शक्ति मानी जाती है, उनकी रचनाओं में ग्रवसर पाकर भी नहीं विक-सित हो सकी है, और दार्शनिक सिद्धान्तों के बौद्धिक प्रतिपादन में उनकी पूर्ण सफलता नारी-हृदय की भावनाओं के इतिहास का एक ग्रपवाद पृष्ठ-सा प्रतीत होता है।

काव्य तथा कलापच्च — निर्गुरा घारा के संत कवि उपदेशक तथा प्रचारक ग्रियिक थे, यह सत्य है; किन्तु संज्ञमत में विरहानुभूति तथा मिलन-उत्कंठा इत्यादि की शृंगारिक ग्रनुभूतियों का भी ग्रभाव नहीं है, जिनमें भावपक्ष ही प्रधान है। निर्गुरा काव्य में ग्रनुभूतियों की श्रेष्ठ ग्रभिव्यक्ति इन्हों प्रसंगों में मिलती है। ग्रनेक संतों की विरह

विह्वलता तथा ग्रन्य ग्रनुभृतियों की तीवता की ग्रभिन्यक्ति में कला के ग्रभाव में भी भावनाएँ काव्य बन गई हैं। प्रियतम में लय हो जाने को उत्कंठित नववधु, मृत्यु रूपी दूती का सम्बाद पा डोली सजाकर प्रियमिलन के लिए प्रयास करने वाली श्रात्मा, संसार की नश्वरता इत्यादि के अनेक ऐसे प्रसंग हैं जहाँ अनुभूतियों का ही प्राधान्य है तथा जिनमें काव्य की शुद्ध श्रात्मा के दर्शन होते हैं। सहजो तथा दयाबाई की रच-नाओं में काव्य का भाव पक्ष सर्वथा गौरा है। सहजोवाई के गुरु के प्रति लिखे गये पदों में श्रास्था की सच्चाई श्रवश्य है, पर श्रनुभूति की तीव्रता नहीं; केवल चरणदासी मत में मान्य सिद्धान्तों का प्रतिपादन श्रौर प्रचार ही प्रधान है। प्रेम के प्रसंग में मधर भावना का पूर्णतया श्रभाव है, हाँ व्यंग्य श्रीर उपहास की सजीवता तथा सांसारिक नश्वरता में वीभत्स की रसानुभृति उत्पन्न करने में वह श्रवश्य सफल हो सकी हैं। निर्वेद भावना की श्रभिव्यक्ति उनके उपदेश, चेतावनी, जगत की नश्वरता श्रादि के चित्ररा में पर्याप्त सफलता से हुई है। इस प्रकार उनके काव्य में दो रसों की सुध्ट हुई है-(१) शान्त (२) वीभत्स । चरणदास जी की लीला-वर्णन में उनके जन्मोत्सव के गीत गाते हुए, वात्सल्य-भावना दिखाई देती है। पर वात्सल्य की ग्रपेक्षा उन गीतों में निष्ठा ग्रधिक है। गुरु की बाल कल्पना उन्होंने केवल उनकी कीर्ति ग्रौर लीला गान के लिए ही की थी, इन अतिशयोक्तियों का ध्येय प्रचार ही अधिक मालुम होता है।

मानव-जीवन की पीड़न तथा वेदना-जन्य कटुताओं की प्रतिक्रिया लौकिक के प्रति उपेक्षा तथा आध्यात्मिकता के प्रति अनुराग में होती है, श्रौर इस प्रकार श्रस्थिर मन की चंचलता निवेंद की शान्ति में परिशात हो जाती है। रसानुभूति की सृष्टि करने के ध्येय से ये रचनाएँ लिखी नहीं गईं, परन्तु इस प्रकार की भावुक स्थितियों में साधारण भाव भी काव्य की सरसता प्राप्त कर लेते हैं, सहजो के काव्य में ऐसा कम हुआ है।

काव्य तत्व सहजो की अपेक्षा दयाबाई में बहुत अधिक हैं। प्रेम के अंग जैसे विषयों पर भी सहजो निर्गुए। की नीरसता हटाने में असमर्थ रही है, पर दयाबाई की तद्विषयक रचनाओं का भावपक्ष अत्यन्त प्रबल है। परम्परागत आलंकारिक रूढ़ियों. और सप्रयास कला के अभाव में भी स्वाभाविक वन पड़ी है। काग उड़ाती हुई, आज्ञा, और निराज्ञा के पलों की उत्सुकता में, प्रियतम की प्रतीक्षा में नयन विछाये एक विर-हिएगी के इस चित्र की भावकता अनुपम परन्तु सजीव है

काग उड़ावत थके कर, नैन निहारत बाट। प्रेम सिन्ध में पर्यो मन, ना निकसन को घाट।। ग्रस्तौकिक प्रेम की मधुर ग्रनुभूति की ग्राभिक्षकित में जिस प्रकार, स्रोरा गा उठी ची---

घायल की गति घायल जाने, की जिन घायल होइ।

उसी प्रकार प्रेम की पीर से आकान्त हृदय की टीस व्यक्त करते हुए वह कहती है—

पंथ प्रेम को अटपटो कोइय न जानत बीर।

कै मन जानत आपनो कै लागी जेहि पीर।।

इस प्रकार प्रेम-वियोग से विक्षिप्त इस विरहिग्गी का चित्र श्रनलंकृत होते हुए भी कितना सजीव तथा चित्रोपम है।

बौरी ह्वं चितवत फिल्फं, हिर झावें केहि झोर। छिन उठुं छिन गिर पर्लं, राम दुली मन मोर॥

वैराग्य के ग्रंग में जगत् की नश्वरता के चित्र हैं ग्रवश्य, पर सहजो के वीभत्स चित्रों के समान यह मन में विकलन नहीं उत्पन्न करते । संसार की नश्वरता के चित्रों को ये स्पर्श तो नहीं कर पाये हैं पर उनसे ग्रधिक दूर नहीं हैं । सांसारिक वैभव ग्रौर ऐश्वयं की नश्वरता उनके इन स्वरों में सजीव हो उठती है—

ग्रसुगज ग्ररु कंचन दया, जोरे लाख करोर । हाथ भाड़ रीते गये, भयो काल को जोर ॥

इस प्रकार सहजो में जहाँ वीभत्स, शान्त और कुछ माधुर्य रस का प्रवाह है वहां दयाबाई की रचनाओं में उत्कृष्ट माधुर्य और सफल निर्वेद व्यक्त है। दयाबाई का भावपक्ष सहजो से निस्सन्देह समृद्ध है।

इनके काव्य के कलापक्ष पर विचार करना किसी अनगढ़ कुम्हार के बनाये हुए पात्रों में लखनऊ के कला-कौशल को ढूँढ़ने का असफल और उपहासप्रद प्रयास होगा। काव्य-साधना इनका ध्येय नहीं था, किवता तो उनके आध्यात्मिक सिद्धान्तों की अभिव्यक्ति और प्रचार के लिए एक साधनमात्र थी, इसलिए अलंकारों की सुषमा और छन्दों का लय उनके काव्य में नहीं मिलता, जहाँ भावनाएँ सजाव हैं, वे स्वयं काव्य बन गई हैं, सीधी साधारए भावनाओं को अलंकार और छन्द में आवेष्ठित कर आकर्षक बनाना न उनका ध्येय था और न इसकी उनमें क्षमता थी। सीधी-सादी एक-आध उपमायें संसार की नश्वरता के वर्णन में उन्होंने वे दी हैं, जो विचार की अभिव्यक्ति में पर्याप्त सहायक हुई हैं। वयाबाई का एक वोहा इसके उवाहरए। रूप में लिया जा सकता है—

जैसो मोती श्रोस को, तैसो यह संसार। बिनसि जाय छिन एक में, बया प्रभू उर घार।। इसी प्रकार सहजोबाई का एक बोहा भी इसके उदाहररण के लिए लिया जा सकता है। सेकिन इस प्रकार के बोहे उनके काल्य में धपवाब ध्या में ही मिस्से हैं— जगत तरैया भोर की, सहजो ठहरत नाहि। जैसे मोती श्रोस को, पानी श्रंजुलि माँहि॥

क्षराभंगुरता के व्यक्त करने वाले ये तीन उपमान उनकी सबल ग्रिभव्यिक्त का प्रमारा देते हैं।

दोनों ही साधिकाओं ने अधिकतर दोहा छंद का ही प्रयोग किया है। इस साधारण छंद के प्रयोग में भी अनेक स्थानों पर छंदभंग दोव मिलता है। सहजोबाई ने कुंडलिया छंदों तथा मुक्तक पदों में भी रचना की है।

वयावाई तथा सहजोवाई की इस तुलनात्मक विवेचना से यह प्रमाशित होता है कि सहजो की रचनाएँ यद्यपि प्रचारात्मक दृष्टि से श्रधिक महत्त्वपूर्ण श्रौर मात्रा में श्रधिक हैं, उनकी श्रीभव्यंजना-शक्ति भी प्रौढ़ श्रौर सबल हैं, पर काव्य-तत्व उनमें वयाबाई से कम है। दया की रचनाश्रों का सम्पूर्ण महत्व उनकी श्रात्मानुभूति की सरस श्रीभव्यंक्त पर है। सहजो की श्रीभव्यंजना दृढ़ श्रौर सबल हैं, दया की भावुक श्रौर मामिक; सहजो के व्यक्तित्व में कियात्मकता श्रौर प्रौढ़ता है, दया में कोमलता श्रौर भावुकता। दोनों ही निर्गुण मत की श्रमर साधिकाएँ हैं।

इन्द्रामती-इन्द्रामती श्री प्रारानाथ जी की परिरागिता थीं जिन्होंने अपने पति के स्वर में स्वर मिलाकर उन्हें अपने मत के प्रचार में पूर्ण सहयोग दिया । प्रारानाथ धामी पंथ के प्रवर्तक थे। विक्रम की सत्रहवीं शती के लगभग जब ईसाई भारतवर्ष में श्राये तो निर्गुए। सम्प्रदाय के संतों ने उन्हें अपनाकर श्रपने श्रौदार्य का परिचय दिया । पन्ना-निवासी प्राग्तनाथ ने धामी सम्प्रदाय की स्थापना की जिसमें स्पष्ट रूप से हिन्दू, मुसलमानों ग्रीर ईसाइयों को एक घोषित किया। इस पंथ के सिद्धान्तों के श्रनुसार जनता में धर्म के नाम पर विभाजन श्रौर द्वेष की भावना का प्रचार मिथ्या ग्रीर क्ठ है। प्रारानाथ एक पहुँचे हुए साधु माने जाते हैं। यहाँ तक कहा जाता है कि उन्होंने पन्ना-नरेश छत्रसाल के लिए हीरे की खान का पता लगवाया था। श्री बडण्वाल जी ने हीरे की खान से भगवद्भिक्त की खान का तात्पर्य निकाला है। धामी पंथ का प्रधान उद्देश्य भगवान के धाम की प्राप्ति है। इस पंथ के द्वारा उन्होंने विभिन्न सम्प्रदायों के अनुयायियों में प्रेम और सद्भावना का प्रचार किया। इसके साथ-साथ उन्होंने अपने आपको मेहदी, मसीहा और कल्कि एक साथ घोषित किया। मालूम होता है कि उन्हें अपने व्यक्तित्व के प्रभाव पर बहुत विश्वास था, इस महत्त्रा-कांक्षी पुरुष की पत्नी का स्वर भी उनके स्वर के साथ मिला हुआ है। उनके स्थर का कोमलत्व और माधुर्य उनके पति की श्रहमन्यता को दवाता हुआ प्रतीत होता है।

मामी एंच के बृहद् ग्रंथ में इन्द्रामती के रचे हुए बहुत से अंश है। यंथ की

हस्तिलिखित प्रति के ऊपर के पृष्ठ कुछ खंडित हैं, इस कारए उसका नाम जात नहीं होता। पर उसमें जो छोटे-छोटे ग्रंथ सिम्मिलित हैं उन सबमें विभिन्न धर्मों, विशेष-कर हिन्दू ग्रौर इस्लाम धर्म में एकत्व विखलाने का प्रयास किया गया है ग्रौर ग्राहचर्य तो यह होता है कि लगभग प्रत्येक ग्रंथ में इन्द्रामती की लिखी हुई कविताएँ सिम्मि-लित हैं। भिन्न-भिन्न शीर्षक वेकर उन्होंने सम्पूर्ण ग्रंथ का विभाजन कर दिया है।

प्रारानाथ ग्रोर पन्ना-नरेश छत्रसाल सम-सामयिक थे। छत्रसाल का जन्म सन् १६४६ ग्रौर मृत्यु सन् १७२६ माना जाता है। इन्द्रामती के समय के श्रनुमान में इस प्रकार कोई कठिनाई नहीं पड़ती।

धामी मत के और भी ग्रंथ हैं जो केवल प्रारानाथ के ही लिखे हुए हैं। अभी तक केवल एक पदावली ही दोनों की संयुक्त रचना मानी जाती थी, पर नागरी प्रचारिगी सभा की अप्रकाशित रिपोटों की हस्तलिखित प्रतियों के देखने पर प्राग्रा-नाथ और इन्द्रामती की बारह से भी अधिक संयुक्त रचनाएँ मिलीं जिन सबका संकलन इस बृहद् ग्रंथ में है।

इस विशालकाय ग्रंथ में संकलित पहला ग्रंथ है:

किताब जम्बूर—इसमें ११२ पद हैं। इस ग्रंथ में हिन्दू धर्म के किसी विशेष सम्प्रदाय के सिद्धान्तों का विवेचन नहीं है बिल्क ग्रनेक सम्प्रदायों पर ग्रांशिक प्रकाश डाला गया है। सर्वप्रथम भागवत के दशम स्कन्ध की कथा है जिसमें बज में कृष्ण की ग्रनेक लीलाओं का वर्णन है, कई स्थलों पर कृष्ण के स्थान पर विष्णु शब्द का प्रयोग किया है, तत्पश्चात् वैष्णव मत की संक्षिप्त विवेचना तथा निगमागम सम्मत निर्मुण ब्रह्म के रूप की भी विवेचना है। ग्रंथ ६ भागों में विभाजित है—

- १. लक्ष्मी जी के दृष्टांत ।
- २. वेदवारगी।
- ३. दूध-पानी का बेवरा।
- ४. श्री भागवंत को सार।
  - ५ षट पुष्ट मरजाद।
  - ६. परगट बानी ।

इन सभी विभागों में एक ही काव्य-पद्धति मिलती है श्रौर यह पद्धति है रागबद्ध मुक्तक पदों की । बीच-बीच में चौपाइयां भी है लेकिन उनमें छंद-भंग दोष बहुत श्रा गया है । पहले सर्ग में विष्णु श्रौर लक्ष्मी का सम्वाद है जिसमें राधा-कृष्ण् के रूप की छाया मिलती है ।

२. वेदवारणी योग, ज्ञान तथा निर्मुरण ब्रह्म की विवेचना है । ईश्वर की अपसीम शक्ति की स्थापना ही जिसका मुख्य ध्येय प्रतीत होता है । धामी मत के प्रवर्तक पर पूर्ण विश्वास श्रौर ग्रास्था व्यक्त करते हुए उन्होंने ग्रनेक पद लिखे हैं जिसमें यह सिद्ध करने की चेष्टा की है कि धामी पंथ का ग्राश्रय लेने वाले व्यक्ति को ईश्वर से मिलन का श्रवसर बहुत श्रासानी से मिल जाता है । इसी बात का संकेत करती हुई वह लिखती है—

## तू न भूल इन्द्रावती

ऐसा समया पाये ।। तू ले धनी अपना ।। और जिन दिषाये ।। तो ही यों धनी के बाम लसी ।। पहिचान ले सुहाग ऐसी एकांत कब पायेगी ।। मेहेर करी महबूब ।। करके संग मिलाप आषां षोल के ढांपिये जिन चूकिये इतनी बेर ।। रात-दिन तेरे राज का सूत कात सवा सेर ।।

- ३. दूध पानी का बेवरा नामक सर्ग में निर्गुण और सगुण दोनों मतों के साधनों की अपेक्षा साध्य की एकता का निर्देशन किया गया है। मन की स्वच्छता और बाह्याडम्बर की नुलना का नाम दूध पानी का विवरण दिया है।
- ४. श्री भागवंत को सार—इस सर्ग में श्रीमद्भागवत के दशम स्कन्ध का सार पदों की मुक्तक शैली में विश्वित हैं। कृष्ण की बाल-लीलाओं का वर्णन प्रधान है।
- ४. षट पुष्ट मरजाद पच्च—इस सर्ग के दो-तीन पृष्ठ बीच से जीर्गावस्था में हैं। श्रतः किसी कमबद्ध विषय के संकेत श्रीर निष्कर्ष पर पहुँचना कठिन है, पर यत्र-तत्र विखरे हुए दो-चार पदों में ज्ञान श्रीर योग के सिद्धान्तों का मुख्य विवेचन है। माया जीव श्रीर सुरत इत्यादि का उल्लेख श्रपने पुराने रूप में इन्द्रामती के नये शब्दों के श्रावरण में उल्लेखनीय है।
- ६. परगट बानी नामक सर्ग में प्राणनाथ जी को साकार ईश्वर तथा निर्गुण ब्रह्म का प्रतिनिधि मानकर उनके मत का प्रचार और प्रतिपादन है, जिसका द्वार मानवमात्र के लिए खुला है।

घट रूत-जैसा कि नाम से ही प्रतीत होता है इसमें घट ऋतु ग्रोंका वर्णन है। वियोग श्रुंगार प्रधान है। बारहमासा ग्रौर घटऋतु वर्णन उस काल के काव्य के एक मुख्य ग्रंग बन रहे थे। यहाँ तक कि ग्रात्मा ग्रौर परमात्मा के सम्बन्ध स्थापन में भी प्रकृति के यह परिवर्तन उद्दीपन रूप में ग्राये हैं। यह सम्पूर्ण ग्रंथ इन्द्रामती का लिखा हुग्रा है। प्रायः सभी पदों की ग्रन्तिम पंक्ति में उनके नाम का निर्देश मिलता है। इन पदों का ग्राकार सामान्य मुक्तक पदों से बड़ा है। एक पद में लगभग २० से भी ग्रधिक पंक्तियाँ हैं, ग्रारम्भ से ग्रन्त तक भाव लौकिक हैं पर कहीं-कहीं पर ग्रनुभूति की तीव्रता ग्रौर वातावरण की ग्रलौकिकता उसमें सूफी पुट का ग्राभास देने लगती है। उनकी विरहिणी ग्रात्मा ग्रौर प्रियतम परम शक्ति

के प्रतीक ज्ञात होते हैं। समय ग्रौर ऋतु के रागों के ग्रनुसार ही प्रत्येक ऋतु पर लिखे हुए पद संगीत ग्रौर काव्य दो कलाग्रों का एक सूत्र में पिरोते जान पड़ते हैं।

घट ऋतु नो कलस—यद्यपि घटऋतु से ग्रलग यह स्वतन्त्र ग्रंथ है, पर विषय ग्रौर भाव वही हैं, भावों की ग्रनुभूति तीव्रतर है । इस कलश में गोकुल में कृष्ण की ग्रनेक किशोर लीलाग्रों के बाद उनके मथुरा चले जाने पर उनके वियोग का चित्रण है, इस प्रकार इसमें केवल वियोग ही नहीं संयोग श्रृंगार का वर्णन भी मिलता है। प्रेम के दोनों पक्ष की ग्रनेक ग्रवस्थाग्रों का वर्णन है। इस वर्णन में चेष्टाएँ ही प्रधान हैं। सूक्ष्म भावों तथा ग्रवस्थाग्रों के चित्रण की ग्रपेक्षा रीतिकालीन छाप लिये हुए शारीरिक चेष्टाएँ ही ग्रधिक विखाई देती हैं। श्रृंगार में लौकिकता की ही पूर्ण छाप है। संयोग की श्रपेक्षा वियोग के चित्रण में चमत्कार ग्रौर भाव प्रवरता दोनों ही उच्चतर हैं।

इस ग्रंथ की रचना के विषय में प्रारानाथ जी ने जो कुछ लिखा है उससे प्रतीत होता है यह सम्पूर्ण ग्रंथ इन्द्रामती का ही लिखा हुन्ना है। साथ के सुख के काररा, सहयोगी बना इन्द्रामती को जो कुछ उन्होंने बताया उसीको इन्द्रामती ने काव्य रूप दे दिया। वे लिखते हैं—

> साथ के सुख कारने इन्द्रामती को मैं कह्या। ता थें मुख इन्द्रामती से स्रवरण कर भया।।

वारहमासी—यह विप्रलम्भ शृंगार का एक सुन्दर सर्ग है जिसमें श्याम को सम्बोधित करके विरहिगों अपनी विरह-दशा का वर्गन करती है। प्रसिद्ध उप-मानों का आश्रय लेकर, पुराने उद्दीपनों से उनको संवारकर अपनी भावनाओं को काव्य रूप दिया है। अनुभूतियों का यद्यपि विलकुल अभाव नहीं है पर वियोग का प्रभाव हृदय की अपेक्षा शरीर पर अधिक गम्भीरता से व्याप्त दृष्टिगत् होता है। वर्षा में किशोरियाँ प्रियतम के स्नेह से सिक्त शृंगार के आनन्द और उल्लास में डूब रही हैं पर बेचारी विरहिगी दूसरों की सुखराशि तथा प्रकृति के प्रहार से अपनी असमर्थता के बीच पुकार उठती है—

हूँ तो बाला जी बिना सोभा लिये वराराय, रुचे वरस्यां मेघ। तेडीं मीडयो ग्रंगनाये, घर ग्राय कियो श्रृंगार। .....ऐ नीर तेरे ग्राधार छेम दीजिए। एने बचरा इन्हामती ग्रंग बाला तेडी लीजिए। इस प्रकार वसन्त के सौरभ में श्रपने श्रंग का सौरभ जोड़ देने के लिए मानों युवितयाँ चोवा, चंदन श्रौर श्ररगजा लेपन करती हैं, परन्तु विरिहिशी श्रपने सुरंग बाला जी के श्रभाव में तड़पकर दिन विताती है।

किताब तोरेत—प्रकरण के नाम की विचित्रता होते हुए भी कुछ ऐसी वस्तु उसमें नहीं मिलती जिससे इस नाम को समभने पर कुछ प्रकाश पड़ सके। प्रेम-तत्व जैसे दूसरे प्रकरणों में प्रधान है वैसे ही इसमें भी। वियोग में मिलन की प्रतीक्षा, तत्कालीन विद्वलता में अनुभूतियों का जितना सूक्ष्म और मार्मिक चित्रण इसमें है, तिद्विषयक दूसरे प्रथों में नहीं। विप्रलम्भ की कुछ पंक्तियाँ तो बड़े भावुक कवियों से भी टक्कर लेने की क्षमता रखती हैं। यद्यपि उनके समय तक उर्दू की वेवनात्मक शैली की अपेक्षा श्रृगार संचारी और उद्दीपन की सीमा में जकड़ा हुआ आता था पर उनके काव्य में आई हुई विरह की तीव अनुभूतियों का अनुमान इस प्रकार की पंक्तियों से लगाया जा सकता है—

सब तन विरहे खाइया, गल गया लोहू माँस। न श्रावे श्रंदर-बाहर, या विधि सुकत साँस।।

तथा

हाड़ भयो सब लकड़ी, सरश्री फल विरह ग्रगिन।
मांस मीज लोहू रंगा, या विधि होत हवन।।
वेदना श्रौर पीड़ा की यह सीमा तीव श्रनुभूतियों के क्षेत्र में ही बनाई जा सकती है।
केवल वाह्याडम्बर उसके लिए श्राधार प्रदान करने की क्षमता नहीं रखता।

संनधे—इस प्रकरण में इस्लाम के सिद्धान्तों का विशव विवेचन है। इस्लाम से सम्बन्ध रखने वाजे जितने ग्रंथ हैं उन सभी में फ़ारसी शब्दों का प्रचुर प्रयोग है। पद-विन्यास श्रौर ज्याकरण में प्रभाव यद्यपि बुन्देलखंडी है पर शब्दाविल प्रायः विदेशी ही है। सिद्धान्त इस्लाम के श्रौर भाषा फ़ारस की होते हुए भी भारती-यता की छाप छिपी नहीं है। प्राणनाथ का नाम उन कितपय संतों में श्राता है जिन्होंने यथाशकित अनेक धर्म के साधनों को समन्वित कर ज्यर्थ वितंडावाद श्रौर विवमताओं को मिटाने का प्रयास किया, यही कारण है कि जहाँ हिन्दू धर्म के अनेक मतों के सिद्धान्तों की विवेचना की, वहीं इस्लाम को भी उन्होंने उतनी ही प्रधानता से अपनाया। छन्वों का प्रयोग भी फारसी शैली की श्रोर श्रधिक मुका हुआ है। इस्लाम के सिद्धान्तों का विवेचन प्रधान है, पर बीच में हिन्दू धर्म के संक्षिप्त प्रसंग लाकर मानों दोनों को एक सामान्य सूत्र में पिरोने का प्रयास किया है। प्रत्येक प्रकरण के श्रारम्भ में चाहे वह हिन्दू धर्म से सम्बन्धित हो चाहे मुस्लिम, निम्निलिखत पंकितयाँ हैं—

निज नाम श्री कृष्ण जी, श्रादि अछिरातीत । सो तो श्रव जाहिर भये, सब विधिवता सहीत ॥

इस ग्रंथ में एकेश्वरवाद श्रौर सूफी मत का प्रभाव श्रधिक लक्षित होता है, प्रमतत्व प्रधान है। संनधो के श्रारम्भ में हिन्दू श्रौर मुसलमान धर्म की सामान्यमान्य-ताश्रों को जोड़ने का प्रयास है। इन्द्रामती के शब्द भी श्रपने पित का समर्थन करते हुए सुनाई देते हैं। रचना की चर्चा करते हुए वह कहती है—

> श्री किताब कुरान श्री सन्नध । श्रसराफी लेखुस ग्रवाज से, कुरान को गाया है। श्रपनी सुरत पर जाहिर हुई मैं॥

तिनकी ये सन्धे .....

ये श्रावर महमद मेहदी ले उतरे सो लिखी है ॥

कीर्तन—इस प्रकरण के अधिकतर पद इन्द्रामती के ही लिखे हुए हैं।
यह कहना अधिक उपयुक्त होगा कि हिन्दू धर्म से सम्बन्धित प्रकरणों में उनका मुख्य
हाथ है। कीर्तन के आरम्भ में आत्मरोगों का वर्णन है और उसके उपचार के लिए
ज्ञान, प्रेम और योग का निर्देशन है। प्रेमतत्त्व की प्रधानता है। माया, वासना और
मोह त्याज्य हैं। कीर्तन के सभी पद गेय मुक्तक शैली में हैं और राग-रागनियों में
बढ़ हैं।

: खुलाा फुरमान—इस प्रकरण में इस्लाम के मूल सिद्धान्तों का विस्तृत विवेचन है। इस्लाम विषयक दूसरे ग्रंथों की भाँति इसमें भी उर्दू ग्राँर फारसी की शब्दावली ही ग्रधिक है। इन ग्रंथों की रचना में यद्यपि प्राणनाथ जी का ही हाथ ग्रिधिक है, पर इन्द्रामती का भी पूर्ण सहयोग इसमें है यह उन्हीं की पंक्तियों से सिद्ध होता है—

तथा—

इन विधि फुरमान फरमावती जाहिर देखती।

किया पदों में स्त्रीलिंग का प्रयोग ही इस बात को सत्य सिद्ध करने के लिए यथेष्ट है।

स्थिलवत—खिलवत नामक प्रकरण में भी इस्लाम के मूल सिद्धान्तों और विद्वासों का स्राभास है। हिन्दू और मुसलमान धर्मों के सिद्धान्तों को समन्वित कर एक नये धर्म की स्थापना और उसकी विवेचना है। दोनों धर्मों के परस्पर विरोधी तत्त्वों को छोड़, केवल समान तत्त्वों के समीकरण का प्रयास है। जहाँ हिन्दू धर्म का प्रसंग है संस्कृत पदावली का प्रयोग है जो पांडित्यपूर्ण भाषा के अधिक निकट आ गई है। पर जहाँ कुरान और इस्लाम के सम्बन्ध में कुछ है वहाँ भाषा फ़ारसी और उर्दू के शब्दों से भरी हुई है। ऐसा ज्ञात होता है कि दोनों ही प्रकार की भाषाओं पर इस दम्पति का पूर्ण अधिकार था। प्रारानाथ बहुभाषा-विज्ञ थे। वह जीवन भर अमरण करते रहे। जहाँ भी गये वहाँ की भाषा सीखली तथा अपना ली। वास्तव में इन्द्रामती और प्रारानाथ के इस सुखमय समान स्तर के संकेत से, नारी-जीवन के उस अन्धकार-मय पृष्ठ पर भी उसका अस्तित्व मुस्कराता जान पड़ता है।

परिक्रमा—इस प्रकरण में भी हिन्दू और इस्लाभ धर्म के मूल तत्वों की वुलना द्वारा दोनों की विरोधी सत्ता का निराकरण और समानताओं द्वारा समन्वय का प्रयास है। इसमें धामी पंथ का प्रवर्तन तथा प्रधान तत्त्वों की विस्तृत विवेचना है। इस प्रकरण का भ्राकार दूसरे प्रकरणों की भ्रपेक्षा ग्रधिक बड़ा है। भाषा श्रीर शैली इस प्रकरण में प्रसंगानुकूल है।

आठों सागर—आठ सागर जल सागरों अथवा महासागरों के नहीं हैं वरन् अपने विचारों और भावनाओं के असीम सागर को उन्होंने छोटे-छोटे भागों में विभक्त कर दिया है। कुछ तरंगों में जहाँ नूर और नूहों का वर्णन है वहीं कुछ में श्री राजाजी के शृंगार के नाम से राधा और कृष्ण का शृंगार-वर्णन भी है। इस्लाम की विवेचना सम्पूर्णतः प्राणनाथ जी द्वारा रचित ज्ञात होती है पर राधा जी और कृष्ण का शृंगार-वर्णन इन्द्रामती का लिखा हुआ है।

इस प्रकरण के उस भाग में जहाँ श्री जुगलिकशोर जी का शृंगार विश्वत है। इन्द्रामती का ब्रिधिक सहयोग दिखाई देता है। इस शृंगार को उन्होंने दो भागों बाँटा है एक तो केवल ठकुरानी राधा जी का शृंगार और दूसरा युगल दम्पति ब्रिथवा साथ का शृंगार।

कुछ सागरों में इस्लाम के छोटे-छोटे सिद्धान्तों को विस्तृत रूप देकर उनकी विवेचना की गई है। इन्द्रामती के नाम से इन पदों में बहुत थोड़े पद मिलते हैं।

कयामत नामा छोटो, कयामत नामा बड़ो और मारफत सागर—यह भी इस्लाम पर लिखित ग्रंथ हैं जिनकी विशेषता भी वही है जो पूर्वेलिखित इस्लाम सम्बन्धी ग्रंथों की है। इनमें मोमिन दुनी का वर्णन है। इन ग्रंथों में इन्द्रामती के लिखे हुए ग्रनेक पद हैं।

रामत रहस्य—यह सम्पूर्ण ग्रंथ इन्द्रामती का ही लिखा हुन्ना है। इसमें कृष्ण की रासलीला का वर्णन है। सूरदास श्रौर नन्ददास के वर्णन के माधुर्य श्रौर सौध्ठव के समक्ष यद्यपि यह वर्णन पासंग के बराबर भी नहीं ठहरता, न तो उनमें रागत्मक श्रनुभूतियाँ हैं श्रौर न श्राकर्षक श्रौर प्रवाहयुक्त परिधान, परन्तु उस युग की नारी की परिस्थितियों के प्रकाश में देखने से इस प्रकार की उपेक्षरागिय वस्तु भी कुछ महत्त्व-पूर्ण प्रतीत होने लगती है। कृष्ण की मधुर वंशी की तान भी कितनी बेसुरी प्रतीत होती है उनके टकारों का ग्रावररा पहनकर—

मीठे सुरडे बाजडी जेता जोत वृन्दावन ।

क्रजवालाश्रों का शृंगार श्रौर प्रेम की पराकाष्ठा की मधुर श्रनुभूतियाँ, विलास का सौंदर्य श्रौर चांचल्य इसी प्रकार की शब्दावली में लुप्त होता जान पड़ता है।

> उपजावे श्रति जीवन, नवले सर्वे साजड़ी। बिलासी विनोद हाँसी खेल, लोपो रंग लाजड़ी।।

पर इस खुरदुरे म्रावरण को फाड़ यदि उसका श्रन्तर देखने श्रौर समभने का प्रयास करें, तो हमें निराश नहीं होना पड़ता। भावनान्नों की पहुँच श्रौर सजीवता का हमारे हृदय पर गम्भीर प्रभाव पड़ता है।

रास के समय हृदय में भ्रावेश का सागर लिए हुए, मिलन श्रौर लय की प्रतीक्षा में श्रातुर विह्वल गोपिकाओं में मानो गित ही गित है कहीं विराम नहीं। जीवन की प्रतीक गित में श्रपने को डुवाये हुए नवल गोपिकाएँ शृंगारों से सिज्जित होकर धीरे-धीरे विनोद श्रौर हँसी-खेल में रत हो जाती हैं, इसके प्रारम्भ में जो लज्जा उनके पथ में बाधक बन रही थी उसका रंग लुप्त हो जाता है। यह कल्पना श्रौर सजीवता किसी भी प्रकार उपेक्षणीय नहीं है। जहाँ तक भाषा की माधुरी का प्रश्न है, उसके श्रभाव का पूर्ण दोष उनका नहीं बुन्देलखंडी भाषा की टकार प्रधानता का भी है।

इस प्रकार इन्द्रामती हिन्दी के उन साधकों में एक साधिका का नाम भी जोड़ती है, जिन्होंने बन्धुत्व की भावना का प्रसार करने तथा श्रपने मत के सिद्धान्तों की स्थापना श्रौर प्रचार के लिए हिन्दी का सहारा लिया था। उस युग में जब धमं के नाम पर बड़े-से-बड़े श्रत्याचार श्रौर श्रमानवीय कांड हो रहे थे प्राएगनाथ ने श्रपने धामी पंथ की स्थापना कर पुराने तथा नवागत दोनों ही प्रकार के विधिमयों के लिए इसका द्वार खोल श्रपनी उदारता का परिचय दिया। श्रपने मत के ग्रंथ में उन्होंने हिन्दू श्रौर इस्लाम के तत्त्वों को मिलाकर एक नये धर्म का प्रवर्तन किया। हर्ष श्रौर श्राक्चयं तो यह देखकर होता है कि इन्द्रामती ने उनके इस कार्य में केवल प्रेरएाा श्रौर भावना द्वारा ही नहीं बल्कि रचनात्मक श्रौर सिश्चय सहयोग देकर उन्हें साहित्य के सृजन में योग दिया जो उस युग की नारी के लिए गौरव श्रौर श्रभिमान की वस्तु है। उनके पदों में परिपक्वता श्रौर पूर्णता नहीं है। भाव-सौष्ठव श्रौर भाषा पांडित्य की उनमें कमी नहीं है, पर छंद-भंग का दोष इन सब गुएों पर पानी फेर देता है। एक ही पद की पंक्तियों में वर्णों की श्रसम मात्राएँ श्रवुकान्त पदावली श्रौर श्रगुढ़ वुक सारे

माधुर्य को नष्ट कर देते हैं। संस्कृत ग्राँर फ़ारसी के शब्द भी इन ग्रशुद्धियों के साथ निरथंक जान पड़ते हैं। प्राग्ताथ के भाषा-ज्ञान से वह ग्रप्रभावित नहीं थीं। पर ऐसा जान पड़ता है कि छंद-ज्ञान या तो उन्हें था ही नहीं या उन्होंने जान-बूफ कर उस ग्रोर ध्यान नहीं दिया। ग्रलंकारों की भी यही दशा है। उनके फंफट में वह पड़ी ही नहीं हैं, जहाँ कहीं भी हम कुछ ग्रलंकारों की ग्रोर संकेत कर सकते हैं वह ग्रपने ग्राप से ग्राये हुए जान पड़ते हैं। भावनाग्रों की चरम ग्रिम्ब्यक्ति के साधनमात्र प्रतीत होते हैं। ऐसी श्रवस्था में वह बहुत स्वाभाविक ग्रोर सुन्दर भी बन पड़े हैं। ग्रलंकारों का ग्रभाव उनके काव्य में नहीं खटकता, पर उनकी कविता कामिनी की टेड़ी-मेड़ी व वक्रगित खटकती है, जिसमें लय ग्रौर प्रवाह का नाम भी नहीं मिलता, ग्रौर कहीं-कहीं काव्य नीरस गद्ध के समान ज्ञान होने लगता है, जिसमें एक पंक्ति की दूसरी पंक्ति से ग्रलग करने के लिए भी प्रयास करना पड़ता है।

## पाँचवाँ ग्रध्याय 🍧

## कृष्ण काव्य धारा की कवयित्रियाँ

ज्ञान तथा योग के नीरस उपदेशात्मक कथन, शून्य में स्थित स्रमूर्त ब्रह्म तथा हठयोग द्वारा प्रतिपादित शारीरिक नियन्त्रण, यद्यपि जनता की प्रवृत्तियों को भौतिक संघर्ष से हटा ब्राध्यात्मिकता की स्रोर उन्मूख करने में असफल नहीं रहे, पर जीवन के कठोर सत्यों के बीच, उन ब्रमूर्न ब्रौर जीवन से असम्बद्ध सिद्धान्तों के सहारे ही रह सकना कठिन ही नहीं असम्भव था। निर्मुण साधना की कठोरता में जनता को प्रपनी विषमतास्रों का समाधान नहीं मिल सका, क्योंकि उनमें जीवन के स्रावश्यक तत्त्वों का स्रभाव था।

निर्गुरा पंथी सन्तों ने भौतिक जीवन के नैरास्य का समाधान इन्द्रियों के दमन ग्रौर कामनाग्रों के हनन में पाने का प्रयास किया, पर जनता दमन नहीं, वरन ऐसा ग्राश्रय पाने को श्राकूल हो रही थी, जहाँ वह ग्रपने मन का ग्रवसाद उँडेल सके, जिसके चरएों में सब कुछ लुटा, वह श्रपने भौतिक जीवन के श्रभिशाप को बरदान में परिश्वित कर सके। उनके सामने जीवन के दो पक्ष थे। एक ग्रोर ग्रनेक भंभटों ग्रौर नैराक्य से भरा हुन्ना उनका साधारए। ग्रभिक्षापित गृहस्थ-जीवन तथा दूसरी श्रोर कंचन तथा कामिनी से दूर ज्ञान श्रौर योग का कठोर साधनामय जीवन । एक की असफलताएँ उसके जीवन में अवसाद और वेदना बनकर छा रही थीं तथा दूसरे की कठोरताओं से उसका मन सहम कर रह जाता था। ऐसे युग में वल्लभाचार्य के सिद्धान्तों पर श्राधारित कृष्णोपासना उनकी वेदना में उल्लास बनकर समा गयी। राम ग्रौर कृष्ण के मूर्त रूपों ने मानों युगों से भटकते हुए बीहड़ पथ के पथिक को एक समतल तथा सुरम्य भूमि प्रदान की। जनता की भावनाओं को कृष्ण के लीला-रूप में प्रश्रय प्राप्त हुआ। कृष्ण के अनेक स्निग्ध रूपों में उन्हें श्रपने जीवन की विषमतायें भूलने लगीं। इस परम्परा के कवियों द्वारा चित्रित बाल, किशोर तथा युवक कृष्ण की चपलता, सौन्दर्य तथा लीलाग्रों ने जनता को मानों वह वस्तु प्रदान की जिसकी श्राकांक्षा उसकी श्रन्तरात्मा को युगों से थी।

श्रनुराग सानव-हृदय का एक प्रबल पक्ष है। श्रनुराग श्रौर साधना का सामं-जस्य हो सकता है, पर ताबात्म्य नहीं, निर्मृशा पंथियों ने हृदय के श्रनुराग का पूरक मस्तिष्क जन्य साधना को बनाना चाहा श्रौर यहीं वे श्रसफल रहे। सगुरा भक्तों ने मन की उन वृत्तियों को जो लौकिकता से श्रनुरिक्त के काररा श्रतृप्त तथा विक्षिप्त हो रही थीं, कृष्ण के रूप का श्राधार देकर उन्हें श्रपनी भावनाश्रों की श्रभिव्यक्ति का एक इच्छित श्राधार प्रदान किया। उन्होंने जनता के समक्ष वह मार्ग रक्खा जिसके द्वारा भौतिक विषयों का ज्ञान देने वाली इन्द्रियों की स्वाभाविक प्रवृत्ति निष्काम रूप से भगवान् में लग जाती है। भिक्त का यही सिद्धान्त दो प्रमुख भागों में श्रप्रसर हुआ। एक ग्रोर मर्यादा पुरुष राम के चिरत्र में श्रनेक श्रादशों की स्थापना कर जनता के सामने उनका भव्य चित्र रक्खा गया तथा दूसरी श्रोर लीला पुरुष कृष्ण के मनरंजन रूप के श्रंकन द्वारा जनता को श्रानन्द की श्रनुभूति प्रदान की गई। कृष्ण-काव्य परम्परा के किवयों ने भिक्त की व्याख्या तो श्रधिक नहीं की पर भिक्त की महिमा का वर्णन उन्होंने मुक्त कण्ठ से किया है। कृष्ण-भिक्त की वार्शनिक पृष्ठभूमि तथा सैद्धान्तिक विवेचना से तत्कालीन नारी का परिचय प्रायः नगण्य ही कहा जा सकता है। माया, जीव, ब्रह्म इत्यादि के विषय में जो सक्न विवेचनाएँ हो रही थीं, उनके पारस्परिक सम्बन्ध स्थापन के सम्बन्ध में जो तर्क-वितर्क चल रहे थे, उनसे उस समय की कूप मंडूक भारतीय नारी परिचित रही होंगी ऐसा विश्वास नहीं किया जा सकता, पर कृष्ण-भिक्त के सिद्धान्त, साधन तथा रूप नारी-हृदय के बहुत निकट थे इसमें कोई संशय नहीं है।

वल्लभाचार्य जी के अनुसार गृहस्थ-जीवन उपासना के मार्ग में बाधक नहीं था, बल्कि उन्होंने गृहस्थ के कर्मों को कृष्ण की इच्छा मानकर उनका पालन करने का आदेश दिया है। कर्म और भिक्त के सामंजस्य से गृहस्थ-जीवन में कृष्ण-भिक्त ने प्रवेश किया। इस प्रकार साधना के प्रथम सोपान पर नारी को दुर्गम घाटी बनने का दुर्भाग्य नहीं प्राप्त हुआ। परिवार के प्रधान सदस्य पुरुष के द्वारा जिसका बीज बोया गया, उसके अंकुर की सीमा केवल उस ही तक सीमित नहीं रही बल्कि उसकी सहधिमिशी ने भी उस आनन्दानुभूति में भाग बँटाया। इस अंकुर के विकसित रूप में कृष्ण के बाल, किशोर तथा युवारूप को नारी ने अपनी भावनाओं में बहुत निकट पाया, उसका मातृत्व तथा स्त्रीत्व स्वतः ही कृष्ण-भिक्त से सूत्रबढ़ हो गया।

निर्गुरा साधना में नारी वाधक थी, क्योंकि वह जीवन थी। उसमें स्राक्षंरा था स्रौर गित थी। निर्गुरा साधना के स्राधारभूत तत्त्व जीवन के विपरीत थे। परन्तु कुछ्एा-भिक्त में जीवन के तत्त्व विद्यमान थे। कुछ्एा के रूप में साधारएा तथा विराट का स्रपूर्व सम्मिलन था। उनके साधाररा रूप में पूर्ण मानवीय भावनाझों का स्रारोपरा नैसर्गिक तथा पाथिव के समन्वित रूप के काररा कुष्टा के प्रति श्रद्धा तथा स्नेह की भावनाझों का प्राहुर्भाव हुस्रा। श्रद्धां किकता के स्रालोक तथा शिवत की स्रसीम सत्ता के समक्ष विस्मय तथा श्लाघा से मनुष्य का श्रहं भुक गया स्रौर उनके सहज-सुन्वर बाल तथा किशोर रूप में जीवन की ही भाकी देख श्रवुल श्रात्मीयता तथा

स्नेह ने उन्हें उनके हृदय में घ्रासीन कर दिया। कृष्ण के विराट रूप की घ्रपेक्षा यह मधुर मानवरूप नारी-हृदय के ग्रथिक निकट था। वात्सल्य तथा श्रृंगार की चरमाभिन्यक्ति के लिए भक्तों को जिस मानसिक ब्राधारभूमि के निर्माण के ब्रगिणत प्रयास करने पड़ते थे, नारी को वह प्रकृति से स्वतः ही प्राप्त थी, पर ग्रिभिव्यक्ति के उपर्युक्त साधन न पा सकने के काररण यह वरदान उनके जीवन का ग्रभिशाप बन रहा था। मातृ तथा स्त्री-हृदय के उल्लास में उनकी विषमताएँ भ्रवसाद घोल रही थीं, कृष्ण के बालरूप के प्रति उनका ग्राकर्षण स्वाभाविक था, क्योंकि उनकी चपलता तथा सौन्दर्य की अनुभूति मातृ-हृदय के अधिक निकट थी। इसी प्रकार कृष्ण के किशोर रूप में उन्हें ग्रपने बन्दी जीवन में भी ग्रानन्द का कुछ ग्राभास मिला, सामाजिक तथा राजनीतिक विषमताग्रों ने जिन पर पूर्व ग्रध्यायों में प्रकाश डाला जा चुका है, नारी के जीवन को एक बन्दीगृह से अधिक बना रखा था, उनकी भाव-नाग्रों की कुंठा, कृष्ण के नटवर रूप में, उनके चांचल्य ग्रौर उपद्रवों में कुछ क्षराों के लिए विलीन हो जाती थी। चीरहरण, गोदोहन, गो-रसदान इत्यादि प्रसंगों में उन्हें मुक्ति का श्राभास मिलता था, कृष्ण का किशोररूप भी उनके लिए सबसे बड़ा म्राकर्षरा था। युवावस्था भ्रौर वासनाभ्रों का ही एक सम्बन्ध नहीं होता, समवयस्क व्यक्ति में ग्रपनी भावनात्रों के ग्रनुकूल रूप श्रौर ग्रादर्श के ग्रस्तित्व में एक पुण्य श्राकर्षरा श्रीर कोमलता की भावना रहती है, जो उस व्यक्ति के निकट सम्पर्क की श्राकाँक्षा उत्पन्न कर देती है। मध्यकालीन भारतीय नारी जिसने अपनी भावनाओं की स्वच्छन्द ग्रमिव्यक्ति का स्वप्न भी न देखा था, जिसके जीवन का सबसे बड़ा ब्रादर्श ब्रन्धविश्वास से युक्त पति-भक्ति ही रह गया था, जो जन्म से लेकर मृत्यु तक बन्धन को ही जीवन समऋती थी, कृष्ण के युवारूप के प्रति आर्कावत न हुई होगी ऐसा कहना नारीत्व का श्रयमान करना होगा। यह सत्य है कि उस समय पति में ही भगवान् का ब्रारोपए किया जा रहा था, संसार के सब क्षेत्रों से हटकर स्त्री के जीवन की सार्थकता केवल पित-पूजा तक ही सीमित कर दी गई थी, पर भाव-नाग्रों के ग्रावेश में बन्धन श्रपने श्राप शिथिल पड़ जाते हैं, नियन्त्रए। स्वतः ही टूट जाते हैं, श्रौर फिर कुष्एा के सौन्दर्य के प्रति ग्राकवित होने म कोई प्रतिबन्ध नहीं, कोई तियन्त्ररा नहीं था। इस प्रकार कृष्ण के खीलारूप के अनेक ग्रंग नारी-हृदय के ब्रत्यन्त निकट थे। उनकी नारी भावनाएँ स्वतः ही बालक तथा किशोर कृष्ण के प्रति म्राकवित हो गई थीं।

कृष्ण के उपास्य रूप के इस बाकर्षण के ब्रतिरिक्त इस मार्ग की साधनाएँ भी हृदयमूलक थीं। भक्ति-मार्ग में भावना प्रधान थी। इच्छात्रों तथा भावनाश्रों के दमन के बाधार पर इसका किलान्यास नहीं हुआ था। कामनाश्रों की लौकिक ब्रभि- व्यक्ति नैराश्यजन्य थी। उस निराशा का समाधान भावनाग्रों के उन्मूलन द्वारा नहीं वरन् उनका एक अव्यक्त सत्ता में उन्नयन द्वारा किया गया। श्रविकारी भाव ही नहीं विकारी भावों का तिरोहरा भी भगवान् के प्रित करने की व्यवस्था भिक्त मार्ग में की गई। भिक्त की परिभाषा इस प्रकार की गई कि काम, कोध, मोह, भय, स्नेह तथा सौहार्द्र की भावनाग्रों का दमन नहीं नियमन किया गया। कृष्ण के बाल तथा किशोर रूप के साथ भिक्त-मार्ग की भाव प्रधानता नारी-हृदय की वृत्तियों के श्रनुकूल पड़ी। माधुर्य तथा वात्सल्य दो ऐसी वृत्तियाँ हैं जो प्रकृति की श्रोर से वरदान स्वरूप नारों को प्राप्त हैं। जिस समर्परा तथा त्याग की साधना भक्तों का ध्येय था, जिन श्रनुभूतियों की कल्पना भक्तकवि श्रपने पौरुष की कठोरता में नारों की कोमलता का श्रारोपरा करके कर रहे थे, वह नारी-हृदय की मूल प्रकृति थी। श्रतः भारतीय नारी के लिए निर्गुरा की दुरूह साधना की श्रनुभूति का श्रनुमान भी कठिन था। कृष्ण के लाक श्राकर्षरा के साथ ही वात्सल्य तथा प्रेम की श्रनुभूति की प्रधानता ने नारी को स्वतः ही श्रपनी श्रोर श्राकर्षित किया। लौकिक जीवन की प्रधान श्रनुभूतियों के श्राध्या-तिमक श्रारोपों में उसे श्रपने जीवन की ही एक भलक दिखाई दी।

निर्गुण पंथियों ने नारी के प्रति विकर्षण का प्रचार करने के लिए, उसकी गहित भत्संना की थी, उसके ग्रंग में उन्हें विष की गाँठें दिखाई देती थीं, पर वैष्णव भिक्त में साधना का रूप पूर्णतः इसके विपरीत रहा। भावनाथ्रों के कृष्ण के प्रति उन्नयन में भक्तों को पौरुष की ग्राहक वृत्ति से क्या प्राप्त हो सकता था, भिक्त का मार्ग सेवा और समर्पण का था, स्त्री के समर्पण के अनुकरण द्वारा ही भक्त उस सीमा पर पहुँच सके थे जहाँ उनके तथा उनके उपास्य के बीच के अन्तर की क्षीए रेखा भी शेष न रह गई थी। अपने प्रियतम की उपासना उन्होंने नारी बनकर की। यशोदा के मातृत्व की अनुभूति से सूरदास तथा परमानन्द दास के हृदय से वात्सल्य की अनुश्रा रसधार फूट पड़ी, राधा बनकर कृष्ण-भक्तों ने कृष्ण के साथ कुँज-विहार किया, गोपिकाओं के रूप में उनके साथ फाग और वसन्त मनाया। उनके हृदय की विरहानुभूतियां अमरगीत प्रसंग की आकुलता में बिखर गई। इस प्रकार कृष्ण-भक्तों ने नारी हृदय के दो प्रधान तत्त्वों का आरोपण अपने में किया। एक तो वात्सल्य और दूसरा प्रेम। इन दोनों भावनाओं की अभिव्यक्ति के फलस्वरूप इनके प्रतीक रूप में नारियों का चित्रण मुख्य दो रूपों में हुआ है—

- १. मातृ रूप।
- २. प्रेयसी रूप ।

वैद्याव भक्तों के अनुसार यद्यपि विषय-वासना का त्याम श्रनिवार्य था, क्ल्लभाचार्य जी के अनुसार अक्त को संसार के विषयों का काया, वचन तथा

मन से त्याग करना ग्रावश्यक है। विषयों से ग्राकान्त देह में भगवान का वास नहीं होता, पर विषयों से बचे रहने की रीति निर्गुए सम्प्रदायी साधकों की कष्टसाध्य नीति की भाँति नहीं है, निरोध-लक्षरा-प्रथ में उन्होंने स्पष्टतः कहा है---ग्रहन्ता ममता यक्त संसार में लग्न दोष वाली इंद्रियों के शुद्ध होने के लिए उन सब सांसारिक विषयों को सर्वत्र ब्यापक हरि में लगावे। स्त्रियों के विषम जीवन में साधना का यह रूप मानों उनके लिए वरदान बनकर ग्राया । भिन्त के पुनरुद्धार के साथ भागवत ग्रादि ग्रंथों में प्रतिपादित नवधा भिनत के अनुसार साधन-क्रम को ग्रपनाया गया। प्रेम भिनत रस के श्रास्वादन का दो प्रकार से विभाजन किया गया। (१) स्वरूपानन्द, (२) नाम लीला का म्रानन्द । दोनों प्रकार के म्रास्वादन के साधन की पूर्ति नवधा भिवत में हो जाती थी । श्रवरा, कीर्तन, स्मरए, पाद-सेवन, ग्रर्चन, वंदन, दास्य, सख्य और ग्रात्म-निवेदन नवधा भक्ति के अन्तर्गत आने वाले कमिक सोपान थे। साधना की प्रथमा-वस्था के उपकरएा श्रवएा, कीर्तन ग्रौर स्मरएा भगवान के नाम तथा लीला से विशेष-तया सम्बन्धित हैं, तथा ग्रगली तीन का सम्बन्ध उनके रूप से हैं; श्रौर अन्तिम तीन दास्य, सख्य श्रीर श्रात्मनिवेदन तीन मानसिक स्थितियाँ हैं । श्रवरा-भिक्त, कीर्तन-भिक्त तथा स्मरण नन्ददास जी के वर्गीकरण के अनुसार नादमार्गी भिक्त तथा अन्य भिवतयों के रूप मार्गी भिवत के श्रन्तगंत स्राती हैं।

नाद मार्ग की भिक्त में संगीत का समावेश होता है। संगीत के प्रति नारी की ग्रिभिरुचि कोई नई वस्तु नहीं है। कला की प्रेरएग के साथ-साथ नारी कला की साधिका भी रही है, संगीत के विश्वव्यापी प्रभाव से मानव-जगत् तो क्या जड़-जगत् भी वंचित नहीं है। मन की अनेक विकारी तथा चंचल वृत्तियाँ एकाग्र होकर केवल संगीत के माधुर्य में ही केन्द्रीभूत हो जाती हैं। संगीत की इस शक्ति के स्नाकर्षरण के कारए कदाचित् इस मधुर कला का प्रयोग ग्राध्यात्मिक साधना में किया गया। संगीत के प्रायः तीनों ही ग्रंगों--गायन, वादन तथा नृत्य को इस मार्ग में स्थान मिला, वरन यह कहना श्रनुचित न होगा कि संगीत तथा भिनत के प्रचार में एक दूसरे का सहयोग समान मात्रा में उत्कर्ष की पराकाच्छा पर था। ग्रन्य कलाओं के साथ संगीत को ग्रभिवृद्धि भी स्वाभाविक थी। पर दरवारी संगीत से स्त्रियों को न रुचि हो सकती थी ग्रौर न उन्हें उसके घनिष्ट सम्पर्क में श्राने को मिलता था, इस प्रकार जब वे ग्रन्य क्षेत्रों के ग्रानन्द से वंचित थीं, कला के क्षेत्र में भी उनके जीवन की सीमा बाधा बनकर खड़ी थी। ऐसे युग में भित्त में संकीर्तन को प्रधान स्थान मिलने के कारए। कीर्तन के ग्रनेक प्रकार के विज्ञेष स्वर तथा गायन-विधि भिवत-गायनाचार्यों ने विकसित कर लिये थे, चंतन्य की माधुर्य भित्त उनके गीतों में फूटकर लोकप्रिय हो रही थी । कुष्ण काव्य में कीतंन-भक्ति की प्रधानता के कारण संगीत का समावेश अनिवार्य

वार्य था । स्रतः सम्पूर्णं कृष्ण् काव्य में ही गीति तत्त्व की प्रधानता है। यह संगीत, दरवारी सधे हुए राग-रागनियों में बद्ध शास्त्रीय संगीत से भिन्न था। इसकी सरलता स्रौर स्वाभाविकता के प्रति स्त्रियों की श्रभिक्षि स्वाभाविक थी। स्रतएव कृष्ण काव्य की संगीतात्मकता भी उस काव्य के प्रति स्त्रियों के लिए एक सहज स्राकर्षण थी।

प्रायः सभी भिक्त-प्रंथों में भगवान् को सर्वदा सर्वभाव से भजनीय माना गया है। भागवत के रास प्रकरण में इस प्रकार का स्पष्ट उल्लेख है। काम, क्रोध, भय, स्नेह थ्रौर शुद्धभाव, इनमें से कोई भी भाव भगवान ही के साथ लगाया जाय, तो भाव लौकिक रूप छोड़कर ईश्वरीय हो जाते हैं। गीता तथा नारद भिक्तसूत्र में भी इस प्रकार के उल्लेख मिलते हैं। भिक्त मार्ग के श्राचार्यों ने विभिन्न मानवीय अनुभूतियों में केवल प्रीति की भावना को ही प्रधानता दी। भिक्त मार्ग में अपनाई गई प्रीति तथा शृंगार के स्थायी रित में मूलतः कोई अन्तर नहीं जिलता। मानवीय सम्बन्ध में जहाँ जहाँ प्रेम की उत्कृष्टता तथा व्यापकता का ग्राभास मिलता है उन सभी सम्बन्धों का ग्रारोपण भक्तों ने भगवान् पर किया है। प्रेम के जितने भी तम्बन्ध हैं उनमें भावों की तीव्रता तथा अनुभूति की गहनता स्त्रियों के हृदय में अधिक होती है, ग्रतः स्त्री-हृदय का भिक्त की भावनाओं के साथ पूर्ण रूप से लामंजस्य स्थापित हो गया। श्री रूप गोस्वामी के अनुसार भिक्त की मूल भावनाएँ शान्ति, प्रीति, प्रेम, वत्सल ग्रीर मधुर हैं। भिक्तमार्गियों के प्रनुतार भी वात्सल्य, सख्य, दास्य तथा मधुर भावों में व्यक्त होने वाली रित ही भिक्त थी, इस प्रकार प्रीति की ग्रामिव्यक्ति मुख्यतया चार प्रकार से होती है—

- १. दास्य प्रीति।
- २. सख्य प्रीति ।
- ३. वात्सल्य प्रीति ।
- ४. माधुर्य प्रीति ।

दास्य प्रीति में उत्सर्ग की चरम भावना रहती है। ग्रहं का विनाश होकर जब ईक्चर की शक्ति-सामर्थ्य के सामने साधक की शक्ति विलीन हो जाती है, तभी उसकी साधना सार्थक होती है। दास्य भक्ति के इस विवेचन में नारी के पत्नी रूप का यथेट

१. भागवत दशम स्कंघ २६वाँ ग्रध्याय स्लो० १५।

ये यथा मां प्रपन्चते तांस्तथैव मजाम्यहम् ।
 मम वर्त्मनुवर्तन्तें मनुष्याः पार्थ सर्वशः । श्रध्याय ४ श्लोक ११ ।

३. तर्दापताखिलाचरः सन् काम कोधाभिमानादिकं तस्मिन्नेव करणीयम् । सूत्र न० ६४

साम्य है। पति के व्यक्तित्व तथा शक्ति-सामर्थ्य में ही ग्रपना ग्रस्तित्व, ग्रपनी सामर्थ्य तथा अपना सर्वस्व लय कर देना ही उस समय पत्नीत्व की परिभाषा थी। अन्तर केवल इतना था कि भगवान के प्रति उत्सर्ग के मूल में भावना थी, प्रेम था, ग्रौर पति के प्रति उत्सर्ग के मल में कर्त्तव्य प्रधान था श्रौर भावना गौए। लौकिक जीवन के बन्धन, चाहे परिस्थितियों ने उन्हें कितना ही अनिवार्य क्यों न बना दिया हो, भावना के क्षेत्र में पूर्ण प्राह्म नहीं हो सकते। बन्धन बन्धन है, चाहे वह कितने ही चमकीले स्रावरएा से श्रावेष्ठित क्यों न हों । उत्सर्ग, त्याग या बलिदान के मूल में भावना का प्राधान्य होने पर ही उसका महत्त्व है। भावना के अभाव में उनका उत्सर्ग और बलिदान स्वर्ण शला-काश्रों में बन्दी, पंख फड़फड़ाते हुए पक्षी के बलिदान से ग्रधिक नहीं रह जाता, ऐसी स्थिति में भिवत की दास्य भावना के प्रति उनका ग्रधिक ग्राकर्षरा सम्भव नहीं था। लौकिक जीवन में बन्धनों की श्रप्रियता का निराकरण दास्य भावना ग्रधिक नहीं कर सकती थी। यह नारी के जीवन का ग्रंग वन गया था ग्रवश्य, पर यह उसके जीवन की स्वाभाविकता नहीं विषमता थी। जीवन के वैषम्य के साथ दास्य भिक्त के साम्य द्वारा उत्पन्न विकर्षरा चाहे रहा हो, पर साध्य के श्रेष्ठ रूप तथा साधना की भिक्त-मूलक पृष्ठभूमि का आकर्षरा भी कम नहीं होगा। भक्ति मार्ग के इस रूप का नारी जीवन श्रौर हृदय से पूर्ण सम्बन्ध है श्रवश्य परन्तु वात्सल्य तथा माधुर्य की भाँति श्रभेद नहीं ।

सख्य प्रीति भिक्त का दूसरा रूप है। इस भिक्त के अनुसार भक्त, भगवान् के प्रित आदर्श मैत्री-भाव रखता है। भागवतकार ने ब्रह्मा द्वारा कृष्ण-स्तुति कराते हुए इस विषय में कहा है—बजवासी नन्दगोप धन्य है जिसका मित्र परमानन्द पूर्ण सनातन ब्रह्म है। यह एक स्मरणीय तथ्य है कि मैत्री के गम्भीर रूप का स्थान इसमें गौण है, जीवन की जटिल समस्याओं में सहायक मैत्री का वर्णन बहुत अल्प है, कृष्ण-भक्तों ने बाल सख्य प्रेम के ही चित्र अधिक खींचे हैं जिनमें निष्काम भिक्त का शुद्ध आनन्दमूलक रूप है। अर्जुन, सुदामा, सुग्रीव इत्यादि की मैत्री तथा भगवान् का प्रेम यद्यपि पूर्णतया उपेक्षित नहीं रहा है, पर बालकृष्ण का सखा भाव ही प्रधान रहा है। सख्य भिक्त के सहज स्वाभाविक रूप में मानव-जीवन की इस कोमल अनुभूति का रूपंकन प्रधान, तथा आध्यात्मक तत्व आरोपित लगता है। इसका मुख्य कारण है कृष्ण का मधुर मानव रूप, बालक कृष्ण की चपलताएँ, प्रखरबुद्धि, साधारण बालक की चंचलताओं से अभिन्न हैं। बालक का जीवन, नारों के हाथ में है, मातू हृदय

श्रहो भाग्यमहो भाग्यं नन्द गोप त्रजौकसाम् । यन्मित्रं परमानंदं पूर्णं त्रह्म सनातनम् ॥

उसकी चंचलता, चपलता तथा उद्दंडता के इस चित्र का जितना श्रानन्द उठा सकता है उतना श्रोर कोई नहीं—

> ग्वालन कर ते कौर छँड़ावत जूठो लेत सबन के मुख को ग्रयने मुख लेनावत। षटरस के पकवान धरे सब तामें नींह रुचि पावत॥

. x x x

शरारती कृष्ण का यह रूप किसी भी नटखट वालक के चिरत्र में साकार हो उठता है; सख्य प्रीति का ग्राश्रय यद्यपि स्वयं स्त्री नहीं होती, पर सखा रूप के ग्रानन्द तथा उल्लास की जो ग्रनुभूति उसे हो सकती है, उतनी किसी ग्रौर को नहीं। इस प्रकार कृष्ण की चपल लीलाग्रों से युक्त उनका सखा रूप उसके प्रति प्रदर्शित ग्रनेक भक्तों की ग्रनुभूतियों की ग्रीभव्यक्ति, उनकी ग्रपनी भावनाग्रों के निकट होने के साथ-साथ उनके जीवन की एक ग्रंग थीं। ग्रापस में उलभते, शोर मचाते बालकों की इस भीड़ में नित्य घरों में होने वाले बाल उपद्रवों ग्रौर तकरारों के दृश्य से साक्षात्कार हो जाता है। यशोदा के इस रूप में नारी को ग्रपने ही जीवन की एक भलक मिलती है—

हरि तबै स्रापनि स्रांखि मुँदाई।

सखा सहित बलराम छिपाने जहाँ-तहाँ गये भगाई ॥
कान लिंग कहें उननी यशोदा, वो घर में बलराम ।
बलराऊ को ग्रावन देहो, श्रीदामा सों है काम ॥
दौरि-दौरि बालक सब ग्रावत छुवत महिर के गात ।
सब ग्राये, रहे सुबल श्रीदामा हारे ग्रव के तात ॥
सोर पारि हरि धाये, गह्यो श्रीदामा जाई ।
दे है सोंह नन्द बाबा की जननि पै लै ग्राई ॥
हाँसि-हाँसि तारी देत सखा सब भये श्रीदामा चोर ।
सूरदास हाँसि कहित यशोदा जीत्यो है सुत मोर ॥

नारी हृदय के मातृ अंश में बालकों की इन सुलभ लीलाओं के प्रति आकर्षण निहित है, इसी आकर्षण के कारण भिक्त के सख्य रूप ने स्त्रियों की पूर्ण रूप से प्रभावित किया।

वात्सल्य भाव, कृष्ण-भिक्त परम्परा का वह प्रधान तत्व था, जिसने नारी को इस भिक्त की ग्रोर सबसे ग्रधिक ग्राक्षित किया। इस भाव की जिस तीव ग्रनुभूति का ग्रनुभव नारी-हृदय करता है वह पुरुष-हृदय नहीं कर सकता। मातृ-हृदय का उत्सर्ग ग्रीर निष्काम प्रेम भक्तों का लक्ष्य था। ग्रन्य सभी भावनाग्रों की ग्रपेक्षा निष्काम प्रेम का भाव इसमें सर्वाधिक है। ग्रपनी सन्तान के सुख के हेतु माँ जिस

निस्वार्थ भावना से श्रोतप्रोत रहती है, सन्तित विछोह में उसका वात्सल्य-सिक्त हृदय जिस प्रकार तड़प-तड़पकर कराह उठता है, उसी तीव्र अनुभृति का अनभव करने के लिए भक्त जन लालायित रहते हैं। श्रपने उपास्य देव को बाल सौजन्य के इस स्निग्ध रूप से अनुरंजित कर, अपने हृदय की पुरुषोचित प्रवृत्तियों में नारी के निःस्पृह और नि:स्वार्थ प्रेम ग्रारोपरा कर मानों इन भक्तों ने चिर ग्रभिशप्त नारी समाज के स्नेह-सिक्त मानस तथा निस्पृह त्याग को मान्यता प्रदान की । जीवन के श्रभिशापों के मध्य मध्यकालीन नारी अपने नारीत्व की रक्षा करती हुई सन्तोष प्राप्त करती थी, माँ के वात्सल्य तथा नारी हृदय के माध्यं के सहारे ही वह भ्रपनी नीरसता में रस की सुब्टि कर सकतो थी, यद्यपि इस त्याग श्रीर बलिदान का प्रतिदान लौकिकताजन्य स्वार्थ के कारए। उसे नहीं प्राप्त हो सका, पर लौकिक जीवन से परे अपनी मुक्ति का मार्ग पाने का प्रयास करने वाले इन प्रेमी भक्तों ने, जिनके हृदय में कृष्ण-प्रेम का ग्रथाह सागर हिलोरें ले रहा था, नारी-हृदय की मुल भावनाओं को ही अपने हृदय में अनुभूत तथा वाणी द्वारा श्रभिव्यक्त कर, नारी की महानता श्रौर निःस्पहता की साक्षी दी। कृष्ण के प्रति इस ग्रनुराग की ग्रभिव्यक्ति के लिए उन्होंने ग्रपने को नन्द नहीं यशोदा माना । यशोदा का कृष्ण के प्रति स्नेह तथा तद्जनित उल्लास उनके ही हृदय का ग्रनराग तथा उल्लास था। निर्गुए पंथ की नारी-भर्त्सना नारी के मात श्रंश की ग्रनभति से सिक्त ग्रनेक उक्तियों में घुलकर बह गई।

मातृ रूप की प्रतीक यशोदा है। यशोदा के भाग्य की सराहना करते-करते भक्तों ने अनेक बार उनके सुख की कल्पना को देवताओं, ऋषियों तथा मुनियों की शिक्त के परे बतलाकर बार-बार योग, ज्ञान इत्यादि पर सगुग्रा भिक्त की इस पुष्य अनुभूति की विजय घोषित की। कृष्ण के शैशव, बाल्यकाल और किशोरकाल में यशोदा के मातृ-हृदय का सुन्दर विकास चित्रित हैं, कृष्ण की बालोचित भोली-भाली उक्तियों के प्रति यशोदा की गद्गद् भावना, उनके नटवरपन के प्रति उनकी प्रेमभरी खीभ, राधा-कृष्ण के प्रेम के प्रति उनका मातृोचित उल्लास, साधारण नारी-जीवन के मातृ रूप के ही चित्रग हैं। यशोदा का निस्पृह दुलार, कृष्ण के प्रति उनका अटूट प्यार, भक्तों का आदर्श है। शिशु कृष्ण की माँ के रूप से लेकर किशोर कृष्ण की माँ के रूप तक उनका चित्रण अनुपन है। वात्सल्य के संयोग तथा वियोग दोनों ही पक्ष लिये गये हैं, एक और माँ यशोदा पुत्र के बालरूप और सलोनी छवि पर बिलहारी जाती हुई कहती है—

लालन तेरे मुख पर हों बारी । बाल-गोपाल लगे इन नैनिन रोग बलाय तुम्हारी ॥ श्रौर दूसरी ग्रोर उनकी कृष्ण-वियोगजन्य उक्तियाँ मर्मस्थल पर ग्राघात करती है ।

## यद्यपि मन समुभावत लोग। शूल होत नवनीत देख मेरे मोहन के मुख जोग।।

× × × ×

वात्सल्य-भावना की मुख्य प्रतीक यद्यपि यशोदा ही हैं पर गोपियाँ भी इस से स्रोत-प्रोत हैं, इन गोपियों में वह ब्रजांगनाएँ हैं जिनमें वात्सल्य ही प्रधान है। कृष्ण की बाल-लीलाग्रों में उनका हृदय पूर्ण रूप से रम जाता है।

जो कुछ कहे ब्रजवधू सोई-सोई करत, तोतरे बैन बोलन सोहावे। रोय परत वस्तु जब भारी न उठत, तब चूम मुख जननी उर सों लगावै।। बैन काह लोनी मुख चाही रहत, बदन हाँसि स्वभुज बीच लं लं कलोले। धाम को काम ब्रजबाम सब भूक्षि रही, कान्ह बलराम के संग डोले।।

वात्सल्य रस से रंजित इन गोपियों को ब्रजांगना की संज्ञा दी गई है। बालक के प्रति ब्राक्षंस्ण नारी की प्रधान प्रकृति होती है। श्रतः सूर, परमानन्ददास, नन्ददास इत्यादि किवयों की मातृ-ब्रनुभूतियों के चित्ररा ने उन्हें बहुत ब्राक्षित किया, इससे ब्रधिक नैकट्य उन्हें यशोदा के मातृ रूप में प्राप्त हुआ। यशोदा के चित्र में अपनी ही कोमल भावनाओं के ब्रंकन के द्वारा उन्हें ब्रपूर्व हर्ष ब्रौर गर्व दोनों ही हुआ होगा। यद्यपि उस युग की नारी भर्त्सना श्रौर उपेक्षा में कितपय स्त्रियों के स्वर मिले हुए हैं, यह निर्विवाद है कि ब्रपनी भावनाओं के इस उच्च मूल्यांकन से उन्हें ब्रात्मश्लाधा की भावना श्रवश्य श्राई होगी। यशोदा के मातृ रूप में केवल माताओं को ही ब्रपनी ब्राभिव्यक्ति नहीं मिलती बल्कि नारीमात्र को उनके रूप में अपनी छाया दृष्टिगत् होती है।

साधना के मार्ग में भी इसी प्रकार उनके जीवन ने एक ग्रंश के चित्रण तथा हार्दिक सहानुभूति की ग्रभिव्यक्ति के कारण कृष्ण-भिन्त की ग्रोर स्त्रियों को स्वभावतः श्राकर्षण हुग्रा। कृष्ण की नन्हीं-नन्हीं दंतुलिया, उनकी किलकारी, बालसुलभ कीड़ाएँ तथा वैनिक कियाग्रों इत्यदि के वर्णन में कवियों ने साधारण जीवन से ही ग्रनेक उपकरण लेकर ग्रपनी रचनाएँ की थीं। शिशु के प्रति सहज स्नेह, उनकी कीड़ाग्रों से उत्पन्न ग्रपार उल्लास, वियोगजनित ग्राकुलता इत्यदि मुख्य भाव से सम्बन्धित ग्रनेक संचारी तथा ग्रनुभाव नारी-जीवन के ही चित्र थे। तत्कालीन नारी ने ग्राचार्यों हारा श्रपने जीवन के इस ग्राध्यात्मिक ग्रारोपण पर श्लाघा का ग्रनुभव चाहे न किया हो, पर ग्राज की नारी उस भावना की कल्पना तथा विचार पर बिना गर्व किये नहीं रह सकती।

माधुर्य प्रीति भिनत का सर्वप्रधान श्रंश है। प्रेम श्रथवा रित श्रुंगार एक दूसरे के पर्याय तो नहीं बन सकते। श्रनेक श्राचार्यों ने भिनत को एक स्वतन्त्र रस माना है। वैष्ण्य दर्शनों तथा भिवत शास्त्रों के अनुसार भिवत अन्य भावों की भाँति ही एक मूल भाव है। आस्मा की परमास्मा के प्रति रागात्मक अनुभूति ही भिवत है। इस अनुभूति की तीव्रता ही जीवन का परमभाव है अतः भिवत एक मूल भाव है। इसी भावना की अभिन्यिकत कृष्ण साहित्य में वाम्पत्य अथवा माध्यं प्रीति के नाम से विविध प्रकार हुई है। श्रुंगार तथा भिवत में अन्तर है केवल आलम्बन का। भारतीय दर्शनों द्वारा प्रतिपादित इस पाथिव प्रेम की सुलभ तथा सरल व्याख्या में संशय का कोई स्थान नहीं है, इस वृष्टि के अनुसार प्रीति का यह रूप नारी के रागयुक्त हृदय के बहुत निकट है, आध्यात्मिक रूपकों को समभने की क्षमता चाहे उनमें न रही हो, पर कृष्ण के प्रति इस भावना ने उन्हें अवश्य आकिष्ठत किया होगा, इसमें कोई संदेह नहीं है।

अपाधिव शृंगार अथवा भिक्त के मनोवैज्ञानिक विश्लेषण से यह तथ्य और भी अधिक स्पष्ट हो जायगा। मनोविज्ञान आत्मा के स्वतन्त्र अस्तित्व में विश्वास नहीं करता। प्रत्येक भाव का केन्द्र आत्मा नहीं मन है, सगुण भिक्तवाद की विभिन्न वृत्तियों का आरोपण आत्मा में भी किया जा सकता है, पर मनोवैज्ञानिक ऐसा नहीं कर सकता। हिन्दी के मान्य आलोचक श्री डा० नगेन्द्र के अनुसार भिक्त मौलिक अथवा अभिश्रित भाव नहीं है; वह मिश्र भाव है क्योंकि अपाधिव प्रेम में रित के साथ विश्वास का मिश्रण है। ईश्वर के प्रत्येक रूप में चाहे वह अत्यन्त सूक्ष्म अर्थात् कम-से-कम ऐन्द्रिय हो, चाहे अधिक-से-अधिक ऐन्द्रिय, बोद्धिक विश्वास की पृष्ठभूमि अनिवार्यतः रहती है क्योंकि ईश्वर में जिन गुणों का आरोप किया जाता है उन सभी का कारण बुद्धि होती है।

भिक्त मिश्र भाव है ग्रथवा ग्रमिश्र, यह विषय इस प्रसंग में गौग है। पर इसमें कोई संशय नहीं कि भिक्त में श्रुंगार का उन्नयन होता है। कुष्ण के स्थूल तथा लौकिक रूप के प्रति मान की भावनाओं के मूल में एक ग्रतृष्ति ही रहती है जिसके मूल में इच्छित ग्रप्राप्य व्यक्ति का ग्रभाव व्यक्त होता है। इस ग्रतृष्ति की ग्रभिव्यक्ति में शारीरिक पक्ष कुंठित तथा मानसिक प्रवत्त होता है। भिक्त के इस मनोवैज्ञानिक विश्लेषण द्वारा भिक्त के इस रूप को लौकिक प्रेम की कुंठा का उन्नयन माने ग्रथवा भिक्तवादी शास्त्रों द्वारा प्रतिपादित ग्रात्मा का एकान्त सत्य, पर यह विश्वास करने का हर एक कारण मिलता है, कि तत्कालीन नारी की कुंठा की प्रतिक्रिया ग्रयाियव सत्ता के प्रति ग्रभिव्यक्त हुई। जीवन की परिसीमाग्रों तथा परिस्थितिजन्य विषमताग्रों का ग्रतिक्रमण कर मीरा सदृश नारी ने प्रेमजनित वेदना ग्रौर मुख-दुःख के जो गीत गाये वह कला तथा प्रेम के संसार में ग्रमर हैं। तत्कालीन नारी ग्रादर्शों की प्रतिमा भी, मर्यादा की मूर्ति थी, इन मानवेतर भावनाग्रों के पाषाण के नीचे उसकी कोमल

वृत्तियाँ कसमसा रही थीं। उसका नैतिक ब्रादर्श पाथिव शृंगार की नियत सीमा से बाहर फाँकने का भी साहस नहीं रखता था, पर मानसिक कुंठा ने जीवन को भावना के क्षेत्र में प्रायः निष्क्रिय ही बना रखा था, भिक्त रस के ध्रपाथिव ब्रालम्बन कृष्ण के साधारण मानव तथा लौकिक रूप में उन्हें ब्रपनी भावनाग्रों की ब्रिभिव्यक्ति का साधन मिला। प्रखर प्रतिभाएँ प्रेम के मार्ग की अनेक बाधाग्रों को तोड़ती-फोड़ती उस कुंठा को भंगकर प्रस्फुटित होने लगीं, ब्रौर साधारण नारी-हृदय को अनेक कृष्ण-भक्तों की रचनाश्रों के रसास्वादन से संतोष तथा तृष्ति का अनुभव हन्ना।

कृष्ण काव्य-परम्परा की इस भावमूलक पृष्ठभूमि में नारी को अपने हृदय का सामंजस्य मिला, भगवान् के प्रति दास्य भाव ने, उनके जीवन के इस पक्ष से उत्पन्न हीन भाव को कम किया, सख्य भाव में उन्हें अपने घर ही में खेलते, उपद्रव मचाते बालक का चित्रण मिला, वात्सल्य द्वारा उनका मातृ-हृदय स्पंदित हो उठा। इन भावों में लौकिक प्रतिवन्ध के अभाव के कारण मानसिक कुंठा का अभाव है, वात्सल्य के सुलभ सलोने चित्र उनके जीवन के ही चित्र थे। माधुर्य भिक्त की रागात्मकता तथा अपाण्यि में पाण्यि का आरोपण उनके लौकिक नैराश्य में आशा और उल्लास बनकर व्याप्त हो गया। निष्कषं यह है कि कृष्ण भिक्त में भावनाओं की प्रधानता के कारण, तद्विषयक काव्य में भी हृदय ही प्रधान है, हृदय तत्त्व की इस प्रधानता से भी अधिक श्रेय कृष्ण की लीला रूप को है। शृं खलित जीवन की मर्यादा और आदर्शों के बीच कृष्ण की यह लीलामयता मानों उनके शुष्क जीवन की पूरक बनकर आई तथा भारतीय नारी जगत कृष्ण-प्रेम से प्लावित हो उठा, साधारण व्यक्त्व उनके गुणों को गाकर उन पर रचित काव्य और संगीत के आनन्द और उल्लास में डूब गये तथा अनेक स्त्रियों की कुंठित प्रतिभा को कृष्ण के आलम्बन रूप हारा विकास का साधन प्राप्त हुआ।

नारीत्व का मुक्त और स्वतन्त्र रूप गोपियों तथा राधा के प्रेयसी रूप में व्यक्त हैं। वल्लभाचार्य ने गोपियों के रूप की प्राप्ति उपासना का ध्येय बतलाया है। पुष्टि मार्ग में राग ही प्रधान वृत्ति थी। गोपियाँ भगवान् की ग्रानन्द प्रसारिएी सामर्थ्य सिंति की प्रतीक हैं। वात्सल्य-भावना से श्रोतप्रोत गोपियों का उल्लेख उनके मातृ रूप के प्रसंग में हो चुका है। प्रेयसी रूप में गोपियों के दो प्रधान रूप हैं: १. एक श्रन्यपूर्वा, २. श्रनन्यपूर्वा। श्रन्यपूर्वा वे गोपियाँ थीं जिनकी भावनाएँ वैवाहिक स्वर्ण श्रृंखलाश्रों को तोड़ कृष्ण में श्रासक्त हो गई थीं तथा श्रनन्यपूर्वा वे श्रनूढ़ा बालाएँ थीं जिन्होंने कृष्ण को ही श्रपने वर के रूप में माना था। दोनों ही रूपों में मर्यादा का श्रभाव है; पत्नीत्व केश्रादर्श की स्थापना का पूर्ण श्रभाव है। श्रनुराग के प्रवल प्रवाह में मर्यादा के रोड़े श्रटकाकर कृष्ण-भक्तों का ध्येय किसी श्रादर्श की स्थापना करना नहीं था।

श्रनन्यपूर्वा तथा श्रन्यपूर्वा दोनों ही गोपियों की भावना देश काल की सीमा श्रौर बन्धन तोड़कर कृष्ण में ही लीन हो गई थीं, मर्यादा के नाम पर दोनों ही प्रकार की गोपियाँ ज्ञून्य हैं। हाँ, नायिकाश्रों के काव्यगत निरूपए। के ब्राधार पर उन्हें स्वकीया तथा परकीया की संज्ञा दी जा सकती है। श्रनन्यपूर्वा गोपियों का यह परकीया रूप, जो समाज तथा मर्यादा की दृष्टि से पूर्ण हेय है, भिंत में सर्वोत्कृष्ट माना जाता है। परकीया प्रेम की गहनता तथा तीवता में मर्यादा का श्रवरोध नहीं रहता, तथा प्रेम की भावना की उद्भावना भी मन की पुकार ग्रीर हृदय की माँग पर होती है। विवाहित प्रेम में कर्त्तव्य का स्थान प्रेम से पहले होता है। गोपियों के प्रेम में नर्यादा का पूर्ण अभाव है, जहाँ गोपिका ने कुष्ण को पति-रूप में वरण किया है वहाँ भी मर्यादा का स्रभाव है। विवाह, बेद-मर्यादा सबको भूलकर वह कृष्ण को पति-रूप में वरण करती है। विवाह से पूर्व कृष्ए को क्रियात्मक रूप में देखने वाली कन्या की भावना परकीया भावना के श्रन्तर्गत चाहे न श्रा सके, पर उनके इस रूप की काव्यगत मान्य स्वकीया भी नहीं कह सकते । मन में वरण करके, उन्होंने कृष्ण को पति मान लिया था, पर उनकी भावनात्रों तथा कार्यों में उनके पत्नीत्व की नहीं प्रेयसी रूप की ही प्रधानता मिलती है। ग्रपने पति की उपस्थिति में लोक-लज्जा तथा मर्यादा को तिलांजलि देकर जिन्होंने कृष्ण को ग्रपनाया उनके परकीया रूप में तो कोई संशय ही नहीं है, पर ग्रन्य-पूर्वा गोपियाँ भी कृष्ण का वरण लोक-लज्जा श्रीर मर्यादा को तिलांजिल देकर ही कर पाई थीं। उनके पूर्व राग के ब्रारम्भ में संकोच ब्रौर भय ब्रवश्य था पर उसकी चरम ग्रवस्था में वे कुल-मर्यादा को त्याग कृष्ण से मिली थीं।

वल्लभ सम्प्रदाय के दार्शनिक सिद्धान्तों द्वारा प्रतिपादित गोपियों का ग्राध्यातिमक प्रतीक रूप उस युग की नारी की सरल तथा निरक्षर बुद्धि में समा सका होगा
या नहीं, पर पुष्टि मार्ग के साधनों में नारी-हृदय के ग्रारोपएंग के कारएंग भिक्त के इस
रूप ने नारी को ग्रार्कावत ग्रवश्य किया। वल्लभ समप्रदाय में इस रस को लेने
वाले गोपी स्वरूप भक्तों को केवल प्रेम ग्रौर भगवत्-कृपा का सहारा रहता है, बुद्धि
ग्रथवा तर्क का उनमें ग्रभाव रहता है। योगाभ्यास तथा भिक्त के ग्रन्य साधनों को
ग्रपनाने का उनमें साहस नहीं रहता, वे विवश हैं ग्रपनी दुर्वलताग्रों ग्रौर परिसीमाग्रों
के कारएं। इन भक्तों को वल्लभ जी ने स्त्रियों की संज्ञा दी है। स्त्रियों की भावनाएँ
भी इसी प्रकार की होती हैं। उनके ग्रनुसार भक्त केवल स्त्री भाव से ही भगवान्
के साथ इस समूल रस का ग्रानन्द प्राप्त करने में समर्थ हो सकते हैं।

भवतों में नारी-भावना के ब्रारोपए से लौकिक नैराव्यजनित उनकी हीन भावना को एक ब्राध्यात्मिक सम्बल प्राप्त हुआ। कृष्ण में ऐसे रूप का ब्राकर्षएा, जिनका उनके जीवन में ब्रभाव था, भिवत मार्ग में उन भावनाओं की प्रधानता जो उनके हृदय की ही प्रनुभूतियाँ थीं, तथा वात्सल्य ग्रौर माधुर्य से ग्रोतप्रोत वे चित्र को उनके जीवन के ही चित्र थे, उनके लिए ग्राकर्षण बनकर ग्राये। बालक के प्रति प्रेम में सामाजिक बन्धनों की ग्रंथियों की उलभन नहीं होती, मातृ-हृदय की कामनाग्रों की ग्रामध्यक्ति में प्रकृति ही ग्रपवाद रूप में बाधक हो सकती है, समाज नहीं; ग्रतः यशोदा के रूप में उनका मातृत्व उल्लिसित हो उठा। परन्तु गोपियों के रूप में उनके हृदय की छाया के रहते हुए भी वह छाया के समान ही ग्रप्राप्य थी, निर्वाध प्रेम में स्त्री-हृदय को उस तत्त्व का ग्राभास मिला जो उनके हृदय का ही एक ग्रंश था, पर ग्रपने जीवन में जिसकी ग्राभव्यक्ति का स्वप्न भी एक दुराशा मात्र था, इस लौकिक कुंठा की प्रतिक्रिया भावनाग्रों के कृष्ण के प्रति उन्नयन द्वारा हुई। इस प्रकार उनके लौकिक जीवन की कुंठित कामनाएँ कृष्ण के प्रति तीव ग्रनुभूति बनकर काव्य ग्रौर संगीत में बिखर गईं।

## कृष्ण काव्य की लेखिकाएँ

मीराबाई—मध्ययुगीन अन्धकार में जहाँ एक श्रोर जौहर की ज्वाला में वहकता हुआ राजस्थान का शौर्य कुन्दन-सा दमकता है दूसरी श्रोर नारी-जीवन की स्तब्ध नीरवत। में मीरा का मधुर स्वर अलौकिक संगीत की सृष्टि करता है। शौर्य तथा माधुर्य का यह सामंजस्य राजस्थानी प्रतिभा के लिए ही सम्भव था। कृष्ण की मतवाली मीरा को जन्म देने का श्रेय इसी राजस्थान की भूमि को प्राप्त हुआ। मध्य युग के बैष्णव आन्दोलन की आधारभूमि सर्वथा अनुपयुक्त थी, पर मीरा ने ऐसे समय तथा वातावरण में भिवत के जिस चरम रूप का प्रदर्शन किया, वह मानवीय इतिहास में एक अद्भुत अपवाद प्रतीत होता है।

मीराबाई के जीवन की रूपरेखा उनके पर्वो, इतिहास के पृथ्ठों तथा जनश्रुतियों के श्राधार पर निश्चित की गई है। उनके श्राविभीव काल के विषय में कोई
विशेष संकेत उनके पदों में नहीं मिलता। श्रनेक इतिहासकारों ने जनश्रुतियों,
ऐतिहासिक उल्लेखों तथा दूसरे श्राधारों पर उनके श्राविभीव काल पर प्रकाश डाला
है। कर्नल टाँड तथा शिवसिंह जी के श्रनुसार मीराबाई राएग कुम्भ की पत्नी थीं
श्रोर इस प्रकार उनका श्राविभीव काल महाराएग कुम्भ के मृत्यु-संवत् १४२४
विक्रमी से कुछ पहले रहा होगा। उन्होंने लिखा है कि श्रपने पिता की गद्दी पर सन्
१४६१ में बैठने वाले राएग कुम्भ ने मारवाड़ के मेड़ता कुल की कन्या मीराबाई

स्त्रिय एव हितं पातुं शक्तास्तु तत् पुमान् अतो हि भगवान् कृष्णाः स्त्रीपु रेमे ग्रहिनिशम् ॥

से विवाह किया, जो अपने समय में सुन्दरता तथा सच्चिरित्रता के लिए बहुत प्रसिद्ध थीं, और जिनके रचे हुए अनेक गीत अभी तक सुरक्षित हैं। गुजराती साहित्य के इतिहासकारों ने कर्नल टाँड के इस कथन के आधार पर ही मीराबाई का समय ईसा की पन्द्रहवीं शताब्दी में निर्धारित किया था। पर इस निर्धारण का आधार केवल अनुमान तथा जनश्रुतियाँ हैं। अतः यह सर्वथा मान्य नहीं है। इस भ्रम का एक प्रधान कारण यह है कि महाराणा कुम्भ द्वारा निमित एक भव्य मन्दिर को मीराबाई के मन्दिर के नाम से पुकारा जाता है। सम्भव है कि उस मन्दिर में मीरा के नित्य पूजा, कीर्तन इत्यादि करने के कारण ही लोगों ने उसको मीराबाई के मन्दिर के नाम से पुकारना आरम्भ कर दिया हो। इस तिथि का खंडन एक और प्रधान घटना से होता है। मीराबाई मेड़ता वंश की चीं। मेड़ता वंश की नींव संवत् १५१६ में राव दूदा जी ने डाली थी, अतः १५२१ के लगभग मीरा कर आविर्भाव पूर्णतया असम्भव मालूम होता है। इसके अतिरिक्त भ्रान्तियूणं अनुमानों के द्वारा कोई उन्हें विद्यापित का समकालीन तथा कोई राठौर सरदार जयमल की पुत्री बताता है, जो वास्तव में उनके चचेरे भाई थे और जिन्होंने मीरा के साथ ही अपने पितामह दूदा जी से प्राथमिक शिक्षा प्राप्त की थी।

इन सब भ्रान्तियों का निवारण मुन्शी देवीप्रसाद, श्री गौरीशंकर श्रीभा तथा श्री हरिविलास जी की ऐतिहासिक खोजों के ग्राधार पर हो जाता है। उन्होंने ऐतिहासिक प्रमाएों द्वारा सिद्ध कर दिया है कि मीरा का जन्म राठौरों की मेड़तिया शाखा के प्रवर्तक राव दूदा जी के वंश में हुआ। था। बाल्यावस्था में ही भाग्य ने उन्हें मातुत्रेम से बंचित कर दिया था। माता के निधन के पश्चात् वह पितामह दूदा जी के साथ ही मेड़ता में रहने लगी थीं। संवत् १५७२ में दूदा जी की मृत्यु हो गई तथा उनके बड़े पुत्र वीरमदेव जी मेड़ता के शासक हुए। उन्होंने संवत् १५७३ में, मीरा का विवाह जब उनकी ग्रायु केवल १३ वर्ष की थी, महाराएगा सांगा के ज्येष्ठ पुत्र कुँबर भोतराज के साथ कर दिया। पितामह की वात्सल्यमयी छत्रछाया में बने उनके वैष्एाव संस्कार ग्रभी तक कृष्णा के किशोर रूप को ही ग्रपने जीवन का ध्येय तथा प्रेय मानते ग्रा रहे थे। तेरह वर्ष की कन्या ने ग्रपनी प्रारम्भिक शिक्षा-दीक्षा के फलस्वरूप ग्रपनी माधुर्य आवना का ग्राश्रय ग्रभी तक कृष्ण को ही माना था। उनकी किशोर-मुलभ भावनाओं ने गिरधर गोपाल के नटवर रूप में ही अपने जीवन-संगी की कल्पना की थी। भोजराज के शौर्य तथा श्रोजस्वी व्यक्तित्व के साथ वे श्रपने चिर कल्पित नटवर नन्दलाल की लीलाओं का सामंजस्य कर पाई अथवा नहीं यह कहना कठिन है, पर मीरा का विवाहित जीवन बहुत ग्रल्प रहा। भोजराज की मृत्यु उनके विवाह के कुछ वर्ष पश्चात् ही संवत् १५०० के लगभग हो गई, इस

प्रकार सागर में मिलने को उत्कंठित सरिता के मार्ग में ग्राया हुग्रा स्थूह समतल हो गया, ग्रौर वह मार्ग के समस्त व्यवधानों को तोड़ती-फोड़ती ग्रसीम वेग से श्रपने चिर ग्रभिलषित प्रियतम में लय हो जाने को ग्राकुल हो उठों।

स्त्री होनें के कारण उन्हें समाज ग्रौर तत्कालीन वातावरण से ग्रनेक बार लोहा लेना पड़ा। इस संघर्ष ने उन्हें निराशा नहीं साहस दिया। कठिनाइयों की कसौटी पर उनकी ग्रनुभूतियाँ ग्रौर भी निखर उठीं, ग्रौर उनकी भावनाएँ ग्राग्नि में तपाये हुए स्वर्ण की भाँति दीष्त हो गईं —

> राराा जी थाने जहर दियो में जानी। जैसे कंचन दहत श्रिगिन में, निकसत बारा बानी।।

उनके श्रनेक पदों में इस प्रकार के श्रत्याचारों का संकेत है। डा॰ श्री कृष्णलाल ने श्रन्तःसाक्ष्य के इन पदों को प्रक्षिप्त माना है। उनके श्रनुसार मीरा के जिन पदों में उनके जीवन सम्बन्धी तथ्यों का स्पष्ट निर्देश मिलता है, वे श्रधिकांशतः उनकी रचनाएँ नहीं हैं। मीरा की कीर्ति-वृद्धि के साथ-साथ नई-नई जनश्रुतियों का प्रचार होने लगा। फलस्वरूप मीरा के महत्त्व का प्रचार करने के लिए उनकी जीवन-गाथा में श्रनेक श्रलौकिक कहानियाँ जोड़ दी गईं। श्री परशुराम चतुर्वेदी जी ने इसी प्रकार का मत देते हुए लिखा है कि उपलब्ध ऐतिहासिक विवररणों द्वारा इन सभी बातों की पुष्टि होते नहीं जान पड़ती। स्व० मुखी देवीप्रसाद ने भी केवल इतना लिखा है कि मीराबाई को राखा विक्रमाजीत के दीवान कौम महाजन बीजावर्गी ने जहर दिया था।

मीरा, सर्वप्रथम एक नारी, वह भी साधारण नहीं राजवंश की, ग्रौर उस पर भी वैधव्य से ग्रामिशन्त । परन्तु जीवन की समस्त विषमताएँ तथा समाज के बड़े-से-बड़े ग्रमानुषिक ग्रत्याचार उस ग्रबला के कोमल किन्तु दृढ़ हृदय को विचलित न कर पाये । राजपूती रक्त जो ग्रनेक बार धर्म तथा मर्यादा की रक्षा के नाम पर ग्राम्न की लपटों में भुलसकर भस्म हो चुका था, इस बार मर्यादा ग्रौर लज्जा की सीमा का उल्लंधन कर विषपान तथा सर्पदंशन के सम्मुख भी ग्रक्षुण्ण बना रहा । चित्तौड़ के बालक राणा विक्रमादित्य की ग्राड़ लेकर मेवाड़ के ग्रमात्य बीजावर्गी ने उन पर बहुत ग्रत्याचार किये, भावना ग्रों की प्रवलता में वे ग्रत्याचार मीरा के जीवन में परिवर्तन तो न ला सके, पर इन घटना ग्रों से उनके कोमल हृदय पर ग्राधात बहुत पहुँचा । संवत् १५६० के लगभग मीरा के चाचा वीरमदेव ने उन्हें मेड़ता ग्राने के लिए निमंत्रित किया, वे सहखं मेड़ता चली गईं। जब तक वीरमदेव मेड़ता के शासक रहे थे वे निर्हन्द्व रूप से ग्रयने ग्राराध्य की साधना में रत रहीं। परन्तु उनके जीवन में ग्रभी ग्रौर परिवर्तन ग्राने थे, ग्रतः दुर्भाग्य से मत्रत् १५६५ में राव वीरम-

देव के हाथ से मेड़ता निकल गया, इस प्रकार मीरा फिर श्राश्रयहीन हो गई, इस बार उन्होंने कृष्ण की कीड़ा-भूमि बृन्दावन में शरण ली।

मेवाड़ के घुटते हुए वातावरए। से बृन्दावन के स्वतन्त्र वातावरए। में आकर उन्होंने मुक्ति की क्वास ली। वालपन के संस्कारों को यहाँ आकर विकास तथा परिष्कार का अवसर मिला। अनेक भगवत्-भक्तों के सत्संग से उन्होंने बहुत-कुछ ग्रहए। किया। जीवगोस्वामी, रूप गोस्वामी, चैतन्य-देव इत्यादि परम भागवत्-भक्तों की पुनीत भावनाओं का उन पर बहुत प्रभाव पड़ा और बृन्दावन में आकर उनके ग्रंतस्तल में छिपी हुई श्रनुभूतियाँ अपने अनुकूल वातावरए। पाकर पूर्ण रूप से विकसित हो चलीं।

एक दिन वृन्दावन के प्रसिद्ध गोस्वामी ने उनसे उनके स्त्री होने के कारण मिलने से इन्कार कर दिया। इस पर मीरा ने उत्तर दिया कि ब्रजमंडल में गिरधर नागर के श्रतिरिक्त श्रीर कोई पुरुष है ऐसा वह नहीं सोचती थीं। इस उत्तर से जीव गोस्वामी जी बहुत लिजत हुए श्रीर मानों उसी दिन से मीरा का नाम कुष्ण की ग्रमर साधिका के रूप में प्रसिद्ध हो गया। वृन्दावन के भक्तों में श्रग्र स्थान प्राप्त करने के पदचात् संवत् १६०० के लगभग उन्होंने द्वारिका के लिए श्रस्थान किया। द्वारिकापुरी में रणछोर जी के मंदिर में दिन-रात वे गिरधर के प्रेम में श्राकुल उनकी मूर्ति के सामने प्रेम-विद्धलावस्था में नृत्य तथा गान में लीन रहती श्रीर भावावेश में उनकी श्रमुभूतियाँ संगीत श्रीर नृत्य में विखर जातीं। उनकी तन्मयता श्रीर विद्धलता की कहानी तथा उनके संगीत-काव्य एवं नृत्य की कीर्ति एक पुष्प गाथा के रूप में वायुसी समस्त वायुमंडल में व्याप्त हो गई। संवत् १६३० में एक दिन श्रपने नैसर्गिक श्रस्तित्व की श्रमर श्राभा सदैव के लिए छोड़ मीरा श्रपने गिरधर नागर में विलीन हो गई।

मीरा के नाम के विषय में यह शंका उठाई गई है कि मीरा का यह नाम वास्तविक या अथवा उपनाम । श्री बड़श्वाल जी के अनुसार यह शब्द फ़ारसी से लिया गया है और उपनाम मात्र है । मीरा के सुफ़ी भावनाओं के ग्रहए। करने पर उन्हें यह उपनाम प्रदान किया गया था । वास्तव में मीरा नाम की असाधारए। ता के कारए। ही उस पर शंका उठाई गई है । बजरत्नद। स जी ने फ़ारसी में मीरा शब्द का अर्थ भगवान की पत्नी नहीं माना है । उनके अनुसार यह शब्द स्वामी अथवा परमेश्वर के लिए नहीं प्रयुक्त होता । फ़ारसी में मीर शब्द अमीर का छोटा रूप है और अमीर का अर्थ सरदार है । मीर का बहुवचन मीरा है । मुसलमानों में यह प्रमुख सैयदों का अरल भी होता है । कबीर की रचनाओं में इसका तीन बार प्रयोग हुआ है, और तीनों स्थानों पर उसे किसी पहुँचे हुए फ़क़ीर के लिए सम्बोधन रूप में अथवा अपनी आत्मा के प्रतीक रूप में ही लिया जा सकता है ।

संस्कृत में भीर शब्द समुद्रवाची है और सीमा, पेच तथा पर्वत के अर्थ में लिया

जाता है। श्रकारान्त रूप दे देने से यह स्त्रीलिंग हो जाता है श्रीर तब उसका श्रर्थ नदी या जल हो जाता है।

परन्तु किसी नाम की व्युत्पत्ति स्रिनिवार्य नहीं है। विशेषकर राजपूतों में तो स्रिनेक ऐसे नाम मिलते हैं जिनकी व्युत्पत्ति संस्कृत से जोड़ना स्रसम्भव है। नाम स्रिनेक प्रकार से पड़ जाते हैं, स्रीर इनके द्वारा भ्रान्तियाँ भी कितनी हो जाती हैं, इसका प्रमाग्ग स्वयं मीरा विषयक एक उल्लेख से मिल सकता है। जैसे सभी ग्रंघों को सूर-वास कहा जाने लगा है वैसे ही राजस्थान में भिन्त के भजनों को मुन्दर स्वरलहरी में गा सकने वाली स्त्रियों को मीरावाई की संज्ञा दी जाती है। इन गायिकास्रों के स्रन्तर्गत वेश्याएँ भी होती हैं। पर इस स्र्यं-विस्तार का भयंकर परिग्णाम सर जार्ज मैकमन की पुस्तक 'द ग्रंडरवर्ल्ड ग्रॉफ़ इण्डिया' के इस प्रकार के उल्लेख से जाना जा सकता है—

"उस शताब्दी में राजपूताना में मीराबाई हुई, जो काम-लिप्सा तथा शक्ति की वैद्याव उपासिका थीं, संसार के श्रानन्दमय प्रेमी गोपीनाथ कृष्ण की कीर्ति की उत्साह-पूर्ण गायिका थीं, तथा लिंगयोनि के रहस्य की उपदेशिका थीं। वे वेश्याश्रों की गुरा-ग्राहिका समभी जाती हैं जो प्रायः यही नाम धारण करती हैं। इस नाम को गांधी गृह में प्रवेश करने पर मिस स्लेड को धारण करने की श्राज्ञा नहीं दी जानी चाहिए थी।"

मीरा को उपनाम केवल उसकी प्रसिद्धि के बाद ही दिया जा सकता था, पर इस तथ्य की पुष्टि के लिए कोई तार्किक ग्राधार नहीं मिलता। इस सम्बन्ध में भी ब्रजरत्न दास ने मीरा सम्बन्धी एक दोहा उद्धृत कर उसकी व्याख्या की है। दोहा इस प्रकार है—

प्रेम लक्षरणा भिषत थी, वश कीघा करतार। धन-धन मीराबाई ने, गिरधारी सूँप्यार॥

दलाल जेठालाल वाडीलाल के दोहे के इस उद्धरण के साथ वह लिखते हैं कि मीरा के जन्म समय ग्रलौंकिक प्रकाश का प्रतिबिम्ब दिखाई पड़ा जिससे उसका नाम मही + इरा = मीरा रखा गया।

इस प्रकार के ब्रलौकिक ब्रारोपर्गों पर चाहे हम विश्वास न करें, पर तर्क ब्रौर विवेचन भी इस बात की पुष्टि करते हैं कि मीरा उनका शैशव का नाम था, उपनाम नहीं।

मीरा की भिक्त-भावना का विकास—मीरा की भिक्त-भावना के स्वरूप तथा विकास इत्यादि का पूर्ण उल्लेख यद्यपि उनकी जीवनी के साथ अप्रासंगिक है, परन्तु उनके पदों द्वारा प्राप्त साक्ष्य के आधार पर डा० श्रीकृष्ण लाल ने उनके आध्या- त्मिक विकास का जो क्रमिक इतिहास प्रस्तुत किया है, वह उनके जीवन से ही सम्बन्ध रखता है तथा प्रसंगानुकुल है।

उन्होंने लिखा है कि मीरा के पदों का सूक्ष्म विश्लेषरण करने पर हमें चार-पाँच विशिष्ट धाराश्रों के पद मिलते हैं। सबसे पहले नाथ सम्प्रदाय के योगियों से प्रभावित होकर उन्होंने जोगी के सम्बन्ध में इस प्रकार के पद लिखे—

जोगी मत जा मत जा मत जा पाँव पड़ू में तेरी।

उसके पश्चात् संतों के प्रभाव में भ्राकर उन्होंने सांसारिक नश्वरता के नैराश्य-पूर्ण गीत गाये, श्रौर वह निराज्ञा इन शब्दों में व्यक्त हुई—

> इस देही का गरव न करना, माटी में मिल जासी। ये संसार चहर की बाजी, साँभ पड़चा उठ जासी।।

धागे चलकर इसी प्रभाव के अनुरूप रहस्योन्मुखी विरह के पद बनाये फिर भागवत् के प्रभाव से श्रीकृष्ण लीला और विनय के पद गाये। इनके अतिरिक्त कृष्ण काब्य के विप्रलम्भ श्रृंगार का आभास भी उनमें भिलता है और अन्त में कृष्ण के प्रेम में तन्मय होकर उन्होंने माधुर्य भाव से उनकी उपासना करते हुए निर्भय घोषणा की—

## मेरे तो गिरधर गोपाल दूसरा न कोई।

मीरा के ब्रनेक पदों में विभिन्न ब्राध्यात्मिक धाराब्रों की छाप ब्रवस्य है, पर इस प्रकार उनके आध्यात्मिक विकास के इतिहास की रूपरेखा निश्चित नहीं की जा सकती। यद्यपि भारतीय ग्रध्यात्म के इतिहास में यह कम ठीक उतरता है, पर मीरा के ग्राध्यात्मिक जीवन में इसी कम का निर्वाह पूर्णतः ग्रस्वाभाविक है। मीरा के संस्कार वैष्णव थे। बालापन में ही वे गिरधर गोपाल की भूर्ति को श्रपने वर-रूप में मानती थीं। उनका यह स्वप्न सबसे पहले अध्यात्म के क्षेत्र में उनके जीवन का सत्य बनकर ब्राया । पितामह के प्रभाव में निर्मित ब्रौर विकसित उनके वैष्णव संस्कार ही, वैधव्यजन्य नैराश्य में श्राशा का श्रालम्बन बने। मीरा के श्राध्यात्मिक जीवन का इतिहास साधना-परक नहीं अनुभूति-परक है। उन्होंने कम से एक के बाद एक ब्राध्यात्मिक धारा पर प्रयोग नहीं किये, बल्कि भावनाग्रों की तीव्रता में कृष्ण के प्रति उनकी श्रनुभृति माधुर्य स्रोत में ही फूट पड़ी। चित्तौड़ के वैभवपूर्ण बातावरण में, श्रन्य मतों के संतों तथा नाथपंथी योगियों के सम्पर्क मे उनका श्राना एक दुरूह कल्पना मालूम होती है। मीरा यद्यपि ग्रन्तःपुर की दीवारों का उल्लंघन कर मन्दिर में साधुत्रों तथा संतों के सम्पर्क में स्वच्छन्दतापूर्वक स्नाती थीं, पर निर्गुरिएये संतों तथा कनफटे जोगियों के कृष्ण-मन्दिर में श्राकर साधना करने की सम्भावना नहीं है। ग्रपने जीवन के उत्तराई में जब वे सब लौकिक बन्धनों की शृंख-

लाग्रों को तोड़कर बृन्दावन तथा द्वारिका गईं, उस समय विभिन्न मतों के संतों श्रौर योगियों का सम्पर्क ग्रसम्भव नहीं जान पड़ता, ग्रतः सत्य के निकट यही दिखाई देता है कि उनके काव्य में ग्राये हुए ग्रनेक मतों का विवरण उनके ग्राध्यात्मिक जीवन का इतिहास नहीं, स्फुट प्रभाव मात्र है।

इसके अतिरिक्त विभिन्न भग्वधाराओं के पदों के रचनाक्रम का संकेत भी कहीं नहीं मिलता । विभिन्न अवसरों पर लिखे गये इस प्रकार के मुक्तक पद क्रमबद्ध इति-हास बनने की क्षमता नहीं रखते । पदों में उल्लिखित अनेक पुरातन तथा नूतन आध्यात्मिक संकेतों के आधार पर इस प्रकार के इतिहास का अनुमान पूर्णतया हो सकता है।

उनके श्रनेक पदों में उनके गुरु के नाम की जगह रैदास का उल्लेख है—
गुरु म्हारे रैदास सरनन चित्त सोई।
रैदास संत मिले मोहि सतगुरु दीन्ह सुरत सहदानी।

ग्रथवा

गुरु रैदास मिले मोहि पूरे धुर से कलम भिड़ी।
इनके श्रतिरिक्त एक श्रौर पद में कुछ श्रधिक स्पष्ट संकेत मिलता है—
भाँभ पखावज वेणु बाजियाँ, भालर नो भंकार।
काशी नगर ना चौक माँ, मने गुरु मिला रोहीदास।।

रैवास विषयक पंक्तियाँ यद्यपि मीरा के पदों में स्वाभाविक रूप से मिली हुई हैं, पर रैदास का उनका गुरु होना विश्वसनीय नहीं है। ग्रन्तिम उद्धरण से सिद्ध होता है कि श्री रैदास को रोहीदास भी कहते थे ग्रौर काशी के चौक में उनसे मीराबाई की भेंट हुई थी। श्री बजरत्न दास ने इस पंक्ति को ग्रप्रामाणिक बताते हुए लिखा है कि काशी का चौक ग्रभी हाल का बना हुग्रा है। प्रायः दो शताब्दी पहले वहाँ एक महा श्मशान था ग्रौर अब भी श्मशान विनायक फाटक के पास मौजूद है ही। मुग़ल-काल में वहाँ ग्रदालत स्थापित हुई, जो महाल ग्रब भी पुरानी ग्रदालत कहलाता है। इसके ग्रतिरिक्त मीराबाई के काशी ग्राने का उल्लेख भी कहीं नहीं मिलता। उन्होंने स्वयं एक पद में लिखा है—

मन्त्र न जन्त्र कछु ये न जाणूँ वेद पढ्यो न गै काशी।

इसके म्रातिरिक्त मीरा तथा रैदास के उपास्य के रूप में भी महान् म्रन्तर है। मीरा के ग्रनेक पदों में सतगुरु की संज्ञा उसी व्यक्ति को दी गई है जिसके विरह का वेदना में वह म्राकुल रहती थीं—

> री मीरे पार निकस गया, सतगुर मार्या तीर, विरह भाल लगी उर श्रन्तरि, व्याकुल भया शरीर।

रैदास जी की उपासना में ज्ञान प्रधान है, पर मीराबाई के योगिनी रूप में भी प्रेम ग्रीर विरह की प्रधानता है—

> के तो जोगी जग में नाहीं, के विसारी मोई। काई करूँ कित जाऊँ री सजनी, नैसा गुमायो रोई।

मीरा के पदों में प्राप्त इन संकेतों के अतिरिक्त उनकी भिक्त-भावना के स्वरूप तथा विकास का अनुमान अनेक अन्य ग्रन्थों के मीरा सम्बन्धी उल्लेखों के आधार पर भी लगाया जा सकता है। हरिराम जी व्यास ने अनेक भक्तों का उल्लेख करते हुए मीरा का नाम भी लिया है—

सूरदास परमानन्द मेहा मीरा भक्ति विचारों।

तथा

मीराबाई बिनु को भक्तन पिता जानि उर लावै।

भक्तमाल में यद्यपि उनके विषय में एक छप्पय ही मिलता है, परन्तु वह मीरा की भक्ति-भावना को स्पष्ट श्राभास देने तथा उनकी भाव-तन्मयता का बोध कराने के लिए पर्याप्त है—

लोक-लाज कुल-शृंखला, तिज मीरा गिरधर भजी।
सदृश गोपिका प्रेम प्रकट किलजुग हि दिखायो।
निरंकुश ग्रति निडर रिसक जस रसना गायो॥
दुष्टिन दोष विचार मृत्यु को उद्यम कीयो।
बार न बाँको भयो गरल ग्रमृत कर पीयो॥
भिक्त निसान बजाय के, काहू ते नाहिन तजी।
लोक-लाज कुल-शृंखला, तिज मीरा गिरधर भजी॥

चौरासी वैष्णवन की वार्ता तथा दो सौ बावन वैष्णवन की वार्ता के उल्लेखों से उनके युग तथा विभिन्न सम्प्रदायों द्वारा उनके घोर विरोध का स्पष्ट ग्राभास मिलता है।

इन ऐतिहासिक तथा साहित्यिक आधारों के स्रतिरिक्त मीरा की जीवन-कथा के निर्माण में जनश्रुतियों का भी बहुत हाथ रहा है।

जनश्रुतियाँ—उत्तरी भारत के प्रत्येक प्रान्त में उनके विषय में अनेक जनश्रुतियाँ प्रचलित हैं। यह जनश्रुतियाँ दो प्रकार की हैं—एक तो उनके चरित्र पर दिव्यता
तथा अलौकिकता का आरोप करती हैं तथा दूसरी वे हैं जिनमें लौकिक भावना प्रधान
है। दोनों ही प्रकार की जनश्रुतियाँ प्रायः उत्तर भारत के लगभग सभी प्रान्तों में
प्रचलित हैं।

महाराष्ट्रीय जनश्रुति के श्रनुसार वे मेवाड़ के एक परम वैष्ण्व राजा की

कन्या थीं। जब कन्या केवल एक दिन की थी, रागा ने उसे कृष्ण के चरगों में श्राप्त कर दिया। बाल्यावस्था में ही उस कन्या ने कृष्ण की मूर्ति से विवाह कर लिया। वैष्णव पिता ने उसकी इच्छानुसार उसका लौकिक विवाह न करने का निश्चय कर लिया, पर मध्यकालीन भारतीय वातावरण में युवा कन्या के श्रविवाहिता रहने तथा संतों के बीच स्वच्छन्दतापूर्वक विचरण करने के कारण रागा को लोकिनन्दा तथा लांछनों का सामना करना पड़ा। लोकमत की उपेक्षा करने में श्रसमर्थ होने के कारण श्रत में उन्होंने मीरा का विवाह करने का निश्चय कर लिया। मीरा के विरोध करने पर उन्होंने उनके पास विष का प्याला भेजा। मीरा प्रसन्नतापूर्वक उसे पी गई, उस पर तो विष का कुछ भी प्रभाव न हुआ, परन्तु कृष्ण की मूर्ति का मुख विवर्ण हो गया। मीरा के वैष्णव पिता को श्रपने इस कर्म पर बहुत ग्लानि हुई। तत्पश्चात् मीरा के विनय करने पर मूर्ति फिर श्रपने स्वाभाविक रूप में परिणित हो गई। श्राम भी मीरा के गौरव-चिद्ध-स्वरूप गिरधरलाल की मूर्ति के कठ में एक विवर्ण चिद्ध मिलता है।

बंगीय जनश्रुति के अनुसार मीरा केवल भक्त ही नहीं, आदर्श नारी भी थी। भारतीय स्त्री के आदर्शों के अनुरूप सभी गुए। उसमें विद्यमान थे। उत्तर भारत में जहाँ वैष्णव भक्त गोपी बनकर कृष्ण की उपासना करने में विश्वास करते थे, वहाँ की जनता ने मीरा की उत्कट भिवत तथा प्रेम-विद्वलता के कारण उन्हें गोपी का अवतार ही मान लिया। गुजरात की प्रचलित जनश्रुति के आधार पर श्री कृष्णलाल मोहनलाल भावेरी ने गुजराती साहित्य के इतिहास में लिखा है कि जब मीरा के ऊपर विष का प्रभाव नहीं पड़ा, तो राएगा ने उनका वध करने के लिए तलवार उठाई, पर हाथ उठाने के साथ ही मीरा के चार रूप दिखाई दिये और स्तम्भित होकर उन्हें अपना निश्चय बदल देना पड़ा।

श्री मेकालिफ ने भी श्रपनी पुस्तक लीजेंड ग्राँव मीराबाई में लिखा है कि रागा ने मीरा को तलवार के घाट उतारना चाहा; पर स्त्री का वध करना महापाप होता है, ग्रतः उन्होंने मीरा को तालाब में डूब मरने की ग्राज्ञा दी। मीरा ने उनकी ग्राज्ञा का पालन किया तथा गिरधर की सहायता का सम्बल ले वह निर्भय होकर पुष्कर में कूब पड़ीं, परन्तु एक दिव्य पुष्क ने उन्हें ग्रथाह जल से निकाल उन्हें वृन्वा-वन जाने की ग्राज्ञा दी। इसी प्रकार की ग्रनेक कथाएँ मीरा के जीवन की श्रलौकिकता के विषय में प्रचलित हैं।

लौकिक जीवन सम्बन्धी जनश्रुतियों में मुख्य हैं उनकी ग्रकबर तथा तानसेन से भेट ग्रौर श्री गोस्वामी तुलसीदास के साथ पत्र-व्यवहार । परन्तु दोनों ही जन-श्रुतियाँ स्थान ग्रौर काल की दृष्टि से ग्रसत्य मालूम होती हैं । मीरा के विषय में लिखने वाले समी म्रालोचकों ने इन पर विचारपूर्ण दृष्टि डाली है। म्रतः उनके जीवन से सम्बन्धित इन ग्रानिश्चित घटनाम्रों के विस्तार में जाना ग्रानावश्यक तथा म्राप्रा-संगिक है।

भिवत युग तथा मीरा

निर्गुण सम्प्रदाय तथा भीरा—भारत की मध्यकालीन ग्राध्यात्मिक साधना के ग्रन्तर्गत वो प्रमुख धाराएँ प्रवाहित हो रही थीं: (१) ज्ञान तथा योग, (२) भिक्त । भारतीय ग्रध्यात्म के इतिहास में ज्ञान का प्रयोग मध्यकालीन सूक्ष नहीं थी । इसके इतिहास की प्रथम रूपरेखा बौद्ध धर्म के बज्जयान सम्प्रदाय के सिद्धों के उपदेशों में प्राप्त होती है । योग-साधना इनके ध्यान योग का एक ग्रंश था, जिसके द्वारा वे ग्रात्मशुद्धि के चरम लक्ष्य की प्राप्ति की चेध्टा करते थे । चंचल मन के दूषएा ग्रौर मालिन्य को दूर कर उसे स्थिर बनाना उनका लक्ष्य था । निर्वाण-प्राप्ति के लिए यह एक ग्रावश्यकता ही नहीं ग्रिनवार्यता थी; ग्रपनी इसी रहस्यमयी साधना की ग्रीनध्यक्ति की चेध्टा में उन्होंने रूपकों तथा ग्रन्थोक्तियों के सहारे ग्रनेक गीतों की रचना की । इनकी रचनाग्रों में ईश्वरीय भावना का ग्रभाव है, परन्तु हठयोग तथा प्राणायाम इत्यदि यौगिक कियाग्रों के स्पष्ट विवरण उनमें मिलते हैं । इसके पश्चात् नाथपंथी योगियों की सब्दी तथा पदों में तद्विषयक स्पष्ट उल्लेख प्राप्त होते हैं ।

मध्यकाल के राजनीतिक पराभव तथा धार्मिक उत्पीड़न के फलस्वरूप, विजित तथा विजयी जातियों में सामंजस्य उत्पन्न करने के लिए यही ज्ञान तथा योग की धारा सूफ़ीमत के प्रेमतत्त्व में रंजित होकर संतमत के नाम से प्रचलित हुई । संतों ने धर्म के नाम पर किये जाने वाले भ्रनेक बाह्याडम्बरों का खंडन किया । हिन्दू तथा इस्लाम धर्म के भेदमूलक तत्त्वों की भ्रसारता सिद्ध करने के लिए, रोजा, नमाज, मूर्ति-पूजा, बिल इत्यादि का घोर खंडन किया गया । मीराबाई के समय तक भ्रनेक संत कवियों के शब्द भ्रौर साखियाँ प्रचलित हो गये थे । श्रधिकतर संत तो उनके भ्राविर्भाव काल के पूर्व ही काल-कविलत हो चुके थे । कदाचित् कितपय कुछ समय के लिए भ्रपने जीवन के उत्तराई में उनके समसामियक माने जा सकते हैं।

हिन्दी के कुछ प्रसिद्ध ग्रालोचकों ने मीरा को निर्गुए सम्प्रदाय की साधिका माना है। सबसे प्रथम श्री बड़थ्वाल जी ने इस प्रकार की सम्भावना की। ग्रधिकतर प्रालोचकों ने यह निष्कर्ष मीरा के पदों में योग मत के कुछ तत्त्वों के उल्लेख के ग्राधार पर निकाला है। श्री बड़थ्वाल, श्री परशुराम चतुर्वेदी तथा श्री शम्भूनाथ बहुगुएगा मीरा को सत सम्प्रदाय की ही मानते हैं। श्री बजरत्न दास तथा डा० श्रीकृष्ट्णलाल ने इसका पूर्ण खण्डन किया है। डा० बड़थ्वाल के इस निष्कर्ष का ग्राधार एक ग्रीर भी है। चौरासी वैद्यावन की वार्ता तथा दो सौ बावन वैद्यावन की

वार्ता में बड़े गहित तथा उपेक्षित शब्दों में वैध्एवों ने मीरा को गालियाँ दी हैं। उन्होंने इस उपेक्षा श्रौर दुर्वचन के मूल में मीरा तथा वैध्एवों का गहरा तात्विक मतभेद माना है। मीरा को निर्मुख्य एंथ की साधिका मानने के लिए श्रनेक श्रन्य तकों के साथ उन्होंने मूल तक ये दिये हैं—

- १. मीरा के पदों में हठयोग के अनेक सिद्धान्तों का उल्लेख तथा रहस्यानुभूति।
- २. सुरवास जी के बल्लभाचार्य का शिष्यत्व स्वीकार करने पर भी मीराबाई का उनसे दीक्षा न लेना।
- ३. मीरा का बल्लभाचार्य की स्तुति में गाये पदों को गोविन्द गुरागायन न समभना।

श्री शम्भूनाथ बहुगुना ने मीरा की मान्य जन्मतिथि तथा जीवनी पर श्राशंका प्रकट करके सोलहवीं शताब्दी के स्थान पर पन्द्रहवीं शताब्दी उनका श्राविभीव काल श्रनुमान किया है, रैदास को उनका गुरु सिद्ध करने के लिए उनके पित भोजराज के स्थान पर रायमल को उनका पित श्रनुमान किया है। उनके श्रनुसार मीरा को संत प्रसाली से हटाकर जबरदस्ती मध्यकालीन वैभवप्रिय कृष्णधारा में फेंक देना मीरा के विषय में श्रपने श्रज्ञान की सूचना देना है।

श्रनेक युक्तिपूर्ण तकों द्वारा उन्होंने यह सिद्ध करने की चेष्टा की है कि मीरा के मान्य जीवन का इतिहास-भवन खण्डन तर्क पर टिका है। वह प्रमाग द्वारा तकों का समर्थन नहीं करता बल्कि जनश्रुतियों का भी सहारा ले लेता है। इसके श्रनुसार मीरा थोड़ी श्रायु में ही विधवा हो जाती है। बचपन में ही उनके माता-पिता की मृत्यु हो जाती है। परन्तु मीरा के काव्य में वैधव्य की छाया भी नहीं है श्रौर न माता-पिता की मृत्यु की ही वेदना है। प्रीतम प्यारे, श्रखण्ड सौभाग्य मीरा इत्यादि ऐसे शब्द हैं, जो वैधव्य के विरोधी हैं। मीरा श्रपने जेठ का उल्लेख करती है। इतिहास में भोज से बड़ी बहनें मिलती हैं, भाई नहीं। मीरा के काव्य में नन्व ऊदाबाई का नाम श्राता है। इतिहास उसके विषय में मौन है। मीरा श्रपने गुरु का नाम रैदास बताती है, पर इतिहास उसका उत्तर नहीं देता। मीरा ने संगीत-नृत्य की शिक्षा कहीं पाई थी, इस प्रश्न का उत्तर भी इतिहास नहीं वे पाता।

इन प्रश्नों के समाधान की चेष्टा लेखक ने मीरा को पन्द्रहवीं शताब्दी की मानकर करने की चेष्टा की है। परन्तु अन्तःसाक्ष्य तथा बहिर्साक्ष्य के आधार पर यह सिद्ध हो गया है कि मीरा राजा भोज की पत्नी थीं। मुन्शी देवीप्रसाद तथा गौरीशंकर हीराचन्द जी की ऐतिहासिक खोजों का केवल अनुमान के आधार पर खंडन महीं किया जा सकता।

श्री परशुराम चतुर्वेदी ने मीरा की मनोवृत्ति पर दोनों ही धाराबों का प्रभाव

माना है। उनके काव्य में आये हुए उल्लेखों के आधार पर ही उन्होंने यह निष्कर्ष निकाला है कि मीरा को श्री कृष्णावतार की निरी प्रेमिका मात्र ही ठहराना पूर्ण सत्य नहीं। इनकी रचनाओं में निर्भुण, निरंजन, अविनाशी इत्यादि सम्बोधन तथा उनका मिलन के लिए एक नितान्त भिन्न साधना की ओर संकेत इस बात को प्रमा-िएत करते हैं कि इन पर सन्त मत का प्रभाव प्रचुर मात्रा में पड़ चुका था। मीरा के काव्य पर निर्मुण तथा समुग्र मत के प्रभाव का अनुपात उन्होंने सम माना है।

डा० ब्रजरत्न दास ने बड़े दृढ़ शब्दों में इस मत का खंडन किया है। उनके अनुसार मीरा के उपास्य देव का रूप कृष्ण का लीला रूप है, तथा उनकी साधना भी वैष्णव मत की माध्य भिक्त से प्रभावित है। कुछ स्थलों पर निर्गुण ब्रह्म तथा साधना का उल्लेख उनके सत्संग का प्रभाव मात्र है।

डा० श्रीकृष्णलाल का भी प्रायः यही मत है। उन्होंने मीरा द्वारा चित्रित श्राराध्य तथा साधना का परिचायक विश्लेषण देते हुए उनके श्राराध्य के मुख्य रूप को गिरधर गोपाल तथा साधना में मुख्य भिवत को ही माना है। जब मध्य युग के श्रन्य भक्त ज्ञान तथा भिवत के संघर्ष में भिवत की विजय-स्थापना का प्रयास कर रहे थे तब मीरा इन सब वाद-प्रतिवादों से श्रलग, श्रनुभूति की तीव्रता में श्रपने श्रन्तर की वेदना श्रौर सुख की ही श्रभिव्यक्ति कर रही थी। उनकी भिवत में, गेले चलत लागी चोट, जीवन पथ पर चलते हुए श्रचानक हृदय पर लगी हुई जो चोट व्यक्त है उसे ज्ञान से कम किस प्रकार कहा जा सकता है ?

सन्तों ने खण्डन-मण्डन की रीति से सुधार करने का प्रयास किया। बाह्य आचारों तथा आडम्बरों को व्यंग्य तथा उपहास से मिटाने का प्रयास किया, पर मीरा को योग अथवा बाह्य आचारों से द्वेष नहीं, उन्हें किसी से घृगा नहीं। जिससे लगन लगी है उसी से मिलने के लिए वह सब कुछ करने को तैयार है। कपड़ा रंगाना पड़े, पत्थर पूजना पड़े, आसन मारना पड़े, यहाँ तक कि काशी करवट भी लेना पड़े, तो कोई आपित्त नहीं; वे केवल अपने गिरधर नागर के प्रति आसक्त हैं। मीरा ने मध्य युग की समस्त संकीर्गाताओं का उल्लंघन कर विशुद्ध भिवत-भावना का आदर्श उपस्थित किया।

इन सब तकों में केवल मीरा के काव्य में आये हुए निर्मुश संकेत ही ऐसे हैं, जिन पर एकाएक अविश्वास नहीं किया जा सकता। अनि अनि अन्तर अहा, जिनकी सेज गगनमंडल पर बिछी रहती है, तथा उनकी त्रिकृटि तथा सुन्न महल में शब्या बिछाने की आतुरता निर्मुश प्रभाव से खाली नहीं है, पर इन उल्लेखों का अनुपात इतना कम है कि मीरा की माधुर्य भिन्त के प्रबल प्रवाह में ये इधर-उधर से आकर मिल जाने वाली धारा के समान प्रतीत होते हैं। युग की अनेकमुखी विचारधाराओं के प्रभाव से सर्वथा वंचित रहना किसी भी व्यक्ति के लिए असम्भव है, मीरा के काव्य पर भी

ग्रपने युग की छाप पड़नी श्रावध्यक थी। श्रनेक सन्तों के सम्पर्क में श्राकर उन्होंने जो कुछ भी उनसे प्रहर्ण किया, उसकी श्रभिव्यक्ति कृष्ण-प्रेम के उद्गारों में उन्हें मिला-कर उन्होंने कर दी, पर इन कुछ उल्लेखों के श्राधार पर उन्हें सन्त सम्प्रदाय की साधिका नहीं ठहराया जा सकता। ज्ञान श्रीर योग के इन संकेतों के श्रतिरिक्त युग की दूसरी विचारधाराश्रों के प्रभाव से यह बची नहीं हैं—योगी को सम्बोधित करके उन्होंने श्रनेक पद लिखे हैं। सन्त बाह्याडम्बर के विरुद्ध थे, पर मीरा तो श्रपने प्रभु की प्राप्ति के लिए सब कुछ करने को तत्पर हैं—

बाल की जटा बनाऊँ, श्रंगना भभूत लगाऊँ । बाँधूँ चीर पहनूँ कंथा, जोगन बन जाऊँगी।।

इस प्रकार की अनेक उक्तियाँ उनके पदों में मिलती हैं, जो केवल भावावेश में लिखी गई हैं, पर इनके आधार पर भीरा को नाथ सम्प्रदाय की योगिनी तो नहीं माना जा सकता।

वार्ताओं में मीरा के प्रति श्रनादर श्रीर उपेक्षा के शब्द उनके सन्त होने के साक्षी नहीं हैं, विल्क वल्लभावार्य के मत में दीक्षित न होने के कारण तथा प्रमाण हैं। वल्लभावार्य के गुणगान को प्रभु का गुणगान न मानना उनके सन्त मत में श्रास्था की नहीं, गिरधर के प्रति उनके उत्कट प्रेम की परिचायक है। सूरदास के वैष्णव मत में दीक्षित हो जाने पर भी मीरा ने उसे ग्रहण नहीं किया, यह भी इस बात का प्रमाण नहीं हो सकता कि मीरा ने किसी सन्त का शिष्यत्व स्वीकार किया।

श्री परशुराम चतुर्वेदी ने निर्गुण साधना तथा माधुर्य भिक्त का मीरा के पदों में समानुपात माना है, श्रीर इस ग्राधार पर उन्हें निर्गुण धारा से यथेष्ट मात्रा भें प्रभावित माना है। श्री बहुगुना के इतिहास सम्बन्धी तर्कों के खण्डन ग्रथवा मण्डन की क्षमता इतिहासकार में ही हो सकती है, पर जब तक मीरा विषयक प्राप्त इतिहास श्रपनी मान्यता रखता है, उनके तर्कों का ग्रथिक मूल्य नहीं।

मीरा को निर्गुण सम्प्रदाय में न मानने वाले खालोचकों पर उन्होंने जो रोषपूर्ण उद्गार प्रकट किये हैं उनमें उत्तेजना और खावेश अधिक है, बृद्धि और तर्क कम ।
उनके शब्दों में व्यक्तिगत रोष की गन्ध अधिक है। श्री बजरत्न दास का एकपक्षीय
निर्ण्य भी ख्रन्यायमूलक है। मीरा निर्गुण प्रभाव से ख्रष्ट्रती थी, ऐसा कोई नहीं कह
सकता; उन्होंने स्वयं एक स्थल पर मीरा के उद्धरणों में निर्गुण प्रभाव का संकेत
किया है, पर ख्रागे चलकर लिखा है कि मीरा के काल पर निर्गुण सम्प्रदाय का कुछ
भी प्रभाव नहीं पड़ा था। डा० श्रीकृष्णलाल का मत सन्तुलित तथा समन्वित है।
मीरा के काव्य की माधुरी में सन्तों की साधना का पुट तो है, पर इतना गहरा नहीं
कि उसके सामने माधुर्य की सरसता गौरा पड़ जाय।

वैदिग्व मत तथा मीरा—वैद्याव धर्म के इतिहास तथा विकास की रूप-रेखा बनाना भारतीय धार्मिक इतिहास का एक उलभा हुग्रा विषय है। ग्रनेक विद्वानों में इस विषय में ग्रनेक मतभेद हैं, परन्तु सब विद्वानों के मतों के सारवस्तु के श्राधार पर वैद्याव धर्म की संक्षिप्त रेखा तथा उत्तर भारत में उसके प्रचार का इतिहास इस प्रकार है—

गुप्तकाल बैध्एव भिक्त तथा भागवत धर्म का स्वर्णकाल था। गुप्त साम्राज्य के पतन के साथ ही उत्तरी भारत में बैध्एाव मत के ह्रास की कहानी प्रारम्भ होती है। शैव तथा बौद्ध धर्म का प्रावल्य तथा हर्षवर्धन ऐसे शिक्तशाली राजाग्रों द्वारा उनका संरक्षरण बैध्एाव धर्म के लिए बहुत घातक सिद्ध हुआ। उत्तर भारत में यद्यिप इस धर्म की लहर दब गई, पर दक्षिरण भारत में इसका प्रचार बढ़ता ही गया। दक्षिरण के ग्राडवार भक्तों के तिमल गीतों में ईसा की सातवीं से नवीं शती में बैध्एाव धर्म के बीज श्रंकुरित दिखाई देते हैं। उन्होंने लगभग चार सहस्र गीतों की रचना तिमल भाषा में की थी, जो प्रबन्ध के नाम से संगृहीत मिलते हैं। इन श्राडवार भक्तों के सिद्धान्त, उनके पश्चात् प्रचारित बैध्एाव सम्प्रदाय की श्रनेक शाखाश्रों की पृष्ठभूमि स्वरूप है।

मीरा के काव्य की वैष्ण्व पृष्ठभूमि को समभने के लिए वैष्ण्व मत के अनेक सम्प्रदायों के मृख्य सिद्धान्तों से परिचय ग्रावश्यक है। इस दृष्टि से दसवीं तथा ग्यारहवीं शती के माधव सम्प्रदाय तथा निम्बार्क सम्प्रदाय ग्राँर पन्द्रहवीं तथा सोलहवीं शताब्दी के वल्लभ ग्राँर चैतन्य सम्प्रदायों पर तद्विषयक प्रकाश डालना ग्रावश्यक प्रतीत होता है।

माध्व सम्प्रदाय—माध्वाचार्य इस मत के प्रमुख ग्राचार्य थे। इस मत के श्रमुसार परमात्मा साक्षात् विष्णु है। परमात्मा श्रनन्त गुरा परिपूर्ण है। उत्पत्ति, स्थिति, संहार, नियमन, ज्ञान, श्रावररा, बन्धन तथा मोक्ष इन श्राठों के कर्त्ता भगवान् ही है। ज्ञान, श्रानन्द ग्रादि कल्यारा गुरा ही उनके ज्ञारीर है। वे एक होकर भी नाना रूप धाररा करते हैं। इनके समस्त रूप परिपूर्ण हैं— •

भ्रवतारायो विष्णोः सर्वे पूर्णाः प्रकीर्तिताः पूर्णं च तत परं पूर्णं पूर्णात पूर्जा पूर्णात पूर्जा समुदताः न देश काल सामध्ये पारा वर्य कथंचन ।

लक्ष्मी परमात्मा की शक्ति है। वह परमात्मा के ही स्रधीन रहती है स्रतः उससे भिन्न है। परमात्मा के समान लक्ष्मी भी स्रप्राकृत देहधारिएगी है। परमात्मा देश-काल तथा गुएग इन तीनों वस्तुस्रों द्वारा स्रपीच्छल है, परन्तु लक्ष्मी गुएग में न्यून होते हुए भी देश स्रौर काल की दृष्टि से परमात्मा की भाँति ही व्यापक है।

द्वावेव नित्य मुक्तौ तु परमः प्रकृति स्तया। देशतः कालतञ्चेव समध्याप्तावुभाव जो॥

जीव अज्ञान, मोह, दु:ख, भय इत्यादि दोषों से मुक्त तथा संसारज्ञील होते हैं। संसार में प्रत्येक जीव का व्यक्तित्व पृथक् होता है। वह अन्य जीवों से भिन्न है तथा परमात्मा से तो सर्वथा भिन्न है। संसार दशा में ही उसका अस्तित्व नहीं रहता प्रत्युत् मुक्तावस्था में भी वह विद्यमान रहता है। मुक्त पुरुष आनन्द का अनुभव अवश्य करता है, परन्तु माध्वमत में आनन्दानुभूति में भी परस्पर तारतम्य है।

> मुक्ता प्राप्य परं विष्णुं तंद्देह संश्रिता श्रिप । तारतम्येन तिष्ठन्ति गुर्गैरानन्दपूर्वकैः ॥

मुक्त जीवों के ज्ञान ग्रादि गुर्गों की ही भांति उनके ग्रानन्द में भी भेद है। यह सिद्धान्त माध्व मत की विशेषता है। जीव तथा ब्रह्म के परम साम्य में प्राचुर्य है ग्रभेद नहीं।

जीवस्य ताह्शत्वं च चित्व मात्रं न चापरम् ।
तावन्मात्रेण चाभासो रूपमेषां चिदात्मनाम् ॥
माध्वाचार्यं के मत का संक्षिप्त परिचय इस पद्य में मिल जाता है :
श्री मन्मध्वमते हरिः परतमः सत्यं जगत तत्वतो ।
भेदो जीवगणा हरेरनुचरा नीचोच्च भावं गताः ॥
मुक्ति नेज सुखानुभूति रमला भिवतश्च तत्साधना ।
मक्षादि त्रितयं प्रमाणमिखलाम्नयैकवेद्यो हरिः ॥

निम्बार्क मत—इस मत में भी ब्रह्म की कल्पना सगुरा रूप से की गई है। वह समस्त प्राकृत दोषों से रहित और अशेष ज्ञान, बल ख्रादि कल्यारा गुरा से युक्त है। इस संसार में जो कुछ दृष्टिगोचर अथवा श्रुतिगोचर है नारायरा उसके भीतर तथा बाहर ब्याप्त होकर विद्यमान रहता है—

यच्च किंचज्जगत्यस्मिन् दृश्यते श्रूयते पि वा । ग्रन्तबंहिश्च तत् सर्वं व्याप्य नारायराः स्थितः ॥

जीव श्रौर ब्रह्म में भेदाभेद सम्बन्ध स्वाभाविक श्रौर प्रत्येक दशा में नियत हैं। वृद्धावस्था में व्यापक अप्रच्युत स्वभाव तथा सर्वज्ञ ब्रह्म से श्रणुपरिएगम अल्पज्ञ जीव के भिन्न होने पर भी वृक्ष से पत्र, प्रदीप से प्रभा, गुरगी से गुरग तथा प्रारग से इन्द्रिय के समान पृथक् स्थिति श्रौर पृथक् प्रवृत्ति न होने के कारण वह उससे अभिन्न भी है। मोक्ष-दशा में भी इसी प्रकार ब्रह्म में श्रभिन्न होने पर भी जीव-स्वरूप की प्राप्ति करता है श्रौर श्रपने व्यक्तित्व को खो नहीं डालता।

प्रपत्ति से ईश्वर ग्रनुग्रह जीवों पर होता है तथा ग्रनुग्रह से ब्रह्म के प्रति

नैसर्गिक श्रनुरागमयी भिवत का उदय होता है। यह भिवत भगवत्साक्षात्कार को उत्पन्न करती है जिससे जीव भगवद्भाव मग्न होकर सब क्लेशों से मुक्त हो जाता है।

निम्बार्क के मत में चित्त या जीव ज्ञान-स्वरूप है, उसका स्वरूप ज्ञानमय है। जीव कर्ता है। प्रत्येक दशा में जीव में कर्त्तव्य का सद्भाव है। जीव अपने ज्ञान तथा भोग की प्राप्ति के लिए ज्ञानाश्रय रूप से ईश्वर के समान होने पर भी जीव में एक विशेष गुगा रहता है—नियम्यत्व। ईश्वर नियन्ता है, जीव नियम्य है। ईश्वर के वह सदा अधीन है, मुक्त दशा में भी यह ईश्वर के आश्रित रहता है। वह हिर का अंश रूप है।

माध्वाचार्य तथा निम्बार्क के इन्हीं सिद्धान्तों का विकास पन्द्रहवीं शती में बल्लभाचार्य तथा चंतन्य द्वारा किया गया। बल्लभाचार्य का दार्शनिक सिद्धान्त शुद्धा- द्वंत के नाम से विख्यात् है। इसके अनुसार ब्रह्म माया से अलिप्त अतः नितान्त शुद्ध है। इसीलिए इसका नाम शुद्धाद्वंत है। इस मत में ब्रह्म सर्वधर्म विशिष्ट अंगीकृत किया गया है। उनके मतानुसार ब्रह्म तीन प्रकारका होता है—(१) आधिवैविक पर- ब्रह्म, (२) आध्यात्मिक अक्षर ब्रह्म और (३) आधिभौतिक जगत्। अतः जगत ब्रह्मरूप ही है। कार्य-कारण में भेद न होने से कार्य रूप जगत् कारण रूप ब्रह्म ही है। जिस प्रकार लपेटा हुआ कपड़ा फैलाने पर वही रहता है उसी प्रकार आविभीव दशा में जगत् तथा तिरोभ व रूप में ब्रह्म एक ही है, भिन्न नहीं। जगत् का आविभीव काल केवल लीलामात्र है अतः जगत् ब्रह्म रूप है।

भगवान् की रमए। करने की जब इच्छा होती है, तब वे स्रपने स्नानन्द इत्यादि
गुर्गों के अंशों को तिरोहित कर स्वयं जीव रूप प्रहरा। कर लेते हैं। इस व्यापार में
कीड़ा की इच्छा ही प्रधान कारए। है माया का इससे रंचमात्र भी सम्बन्ध नहीं है।
इस मत में जीव ज्ञाता ज्ञान स्वरूप तथा प्रणु रूप है। भगवान् के सत् ग्रंश से जड़
का निर्गमन होता है तथा चित् ग्रंश से जीव का निर्गमन होता है। जड़ के निर्गमन में
चित् ग्रंश तथा ग्रानन्दांश का तिरोभाव रहता है। जीव की ब्रह्म से भिन्न सत्ता है।
संसारी दशा में जब पुष्टि मार्ग के सेवन में भगवान् का नैसर्गिक श्रनुग्रह जीवों के
ऊपर होता है तब उनमें तिरोहित ग्रानन्द के ग्रंश का पुनः प्रादुर्भाव हो जाता है।
ग्रतः मुक्त ग्रवस्था में जीव ग्रानन्द ग्रंश को प्रकटित कर स्वयं सिच्चदानन्द बन जाता
है ग्री। भगवान् से ग्रभेद प्राप्त कर लेता है। तत् त्वमिस महावाक्य इसी ग्रहैत भावना
का प्रतिपादन करता है।

पुष्टि मार्ग---भगवान् की प्राप्ति का सरलतम उपाय केवल भिक्त है। कर्म-मार्ग, ज्ञान-मार्ग तथा भिक्त-मार्ग साधना के तीन रूप हैं जिनमें भिक्त के द्वारा ही परब्रह्म सिन्चिदानन्द की उपलब्धि होती है। वल्लभाचार्य जी का श्राचार-मार्ग पुष्टि-मार्ग कहलाता है। भागवत में पुष्टि या पोषएग का ग्रर्थ भगवान् का श्रनुग्रह है। ग्रतः भगवदनुग्रह को मुक्ति का प्रधान कारएग मानने के कारएग ही इसको पुष्टि मार्ग कहते हैं। भिक्त दो प्रकार की होती है— मर्यादा भिक्त तथा पुष्टि भिवत। भगवान् के चरएगें की भिक्त मर्यादा भिक्त है तथा मुखारविन्द की भिक्त पुष्टि भिक्त है। मर्यादा भिक्त में फल की श्रपेक्षा बनी रहती है तथा सायुज्य की प्राप्ति होती है, परन्तु पुष्टि भिक्त में किसी प्रकार के फल की श्राकांक्षा नहीं होती।

चैतन्य मत — चैतन्य तथा बल्लभाचार्य समसामियक थे। इस मत के अनुसार भगवान् विज्ञानानन्व विश्व हैं, उनमें अनन्त गुराों का वास है। गुराी तथा गुरा का अस्तित्व अभेद रहता है अतः अनन्त गुरा भगवत्स्वरूप से पृथक् नहीं है। शंकराचार्य के मत की भाँति चैतन्य मत में भी बह्म सजातीय, विजातीय तथा स्वगत भेद से शून्य है, वह अखंड सिच्चिदानन्वात्मक पदार्थ है। भगवान् अचिन्त्याकार अनन्त शिक्त्यों से सम्पन्न हैं, परन्तु उनकी तीन शिक्त्यां मुख्य हैं — स्वरूप शिक्त, तटस्य शिक्त, और माया शिक्त। इन तीनों शिक्त्यों के समुच्चय को पराशिक्त कहते हैं। भगवान् स्वरूप शिक्त से जगत् के निमित्त काररा और माया जीव शिक्तयों से उपादान काररा हैं। इस प्रकार माध्वमत के विपरीत वे केवल निमित्त न होकर अभिन्न निमित्तोपादान काररा है। जगत् में धर्म को अभिवृद्धि तथा अधर्म के विनाश के लिए भक्तों की रुचि के अनुसार यही भगवान् भिन्न-भिन्न अवतार धाररा कर प्रकट होते हैं। श्रीकृष्या साक्षात् भगवान् हैं, अवतार नहीं — कृष्णस्तु भगवान स्वयं।

इस मत के अनुसार भी भगवान् को अपने वहा में करने का सर्वश्रेष्ठ साधन भिवत है। भिवत के द्वारा भक्त न केवल भगवत-प्रसाद को ही प्राप्त कर लेता है बिल्क भगवान् को अपने वहा में कर लेता है। भगवान् के दो रूप हैं—ऐक्वर्य, जिसमें उनके परमैक्वर्य का विकास होता है तथा माधुर्य जिसमें नरतनुधारी भगवान् मनुष्य के समान ही चेष्टा किया करते हैं। ऐक्वर्य का ज्ञान माधुर्य के ज्ञान से भिन्न है। ऐक्वर्य ज्ञान से सम्पन्न जीव भगवत-सान्निध्य में स्वकीय भाव को भूलकर सम्भ्रम तथा आदर के भाव से अभिभूत हो जाता है। माधुर्य ज्ञान से सम्पन्न होने पर प्रेम. वातसल्य, सख्य आदि भावों को खो नहीं बैठता। भिवत दो प्रकार की है—विधि भिवत तथा रागात्मक भिवत। विधि भिवत में भिवत-शास्त्र-निर्दिष्ट उपायों का अवलम्बन होता है। रागात्मिका भिवत अधिक श्रेयस्कर है। इसमें भक्त भगवान् को प्रियतस रूप में ग्रहण करता है तथा अलौकिक आनन्द का आस्वादन करता हुआ भगवत-धाम को प्राप्त करता है।

भगवत्त्रीति भगवान् की ब्रानन्द रूपाङ्कादिनी शक्ति है। भगवान् श्रीकृष्ण के चरणों की सेवा का श्रानन्द-लाभ वैष्णव सम्प्रदाय में मोक्ष से भी बढ़कर माना गया है। इस भक्ति की सांगोपांग कल्पना चैतन्य मत की विशिष्टता है। चैतन्य मत का रूपाभास श्री विश्वनाथ चक्रवर्ती के इस पद से प्राप्त होता है:

> म्राराध्यो भगवान् ब्रजेश तनयस्तद्धाम बृन्दावन, रम्या काचिदुपासना ब्रजवधु वर्गोजया कल्पिता। शास्त्रं भागवतं प्रमाण ममन्न पेमा पुमर्थो महान्, श्री चैतन्य महाप्रभोमंतमिवं तत्रादरो नः परः॥

वैष्णाव मत के सम्प्रदायों के प्रति मीरा का दृष्टिकी गा—मीरा की अनुभूतिमूलक साधना का विकान किसी विशेष सम्प्रदाय के प्रश्रय में हुआ था या नहीं यह कहना किन है, पर यह निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि अपने समय की अनेक श्राध्यात्मिक धाराओं के प्रभाव से वह वंचित नहीं रहीं। वृन्दावन श्राने के पूर्व ही उनको भिक्त की पूर्ण श्रनुभूति के साथ-साथ उसकी दार्शनिक पृष्टभूमि से पूर्ण परिचय प्राप्त हो चुका था। वृन्दावन में श्री जीव गोस्वामी से उनके प्रथम साक्षात्कार के समय कही गई उक्ति इस बात का पूर्ण प्रमाशा है। इस भेंट की कहानी अनेक रूपों में प्रचलित है जिन सब का सारांश यह है कि मीरा वृन्दावन में भक्त-शिरोमिशा श्री जीव गोस्वामी से मिलने के लिए गई। गोस्वामी ने उनसे उनके स्त्री होने के कारण मिलने से इन्कार कर दिया। मीराबाई ने कहला भेजा कि में तो समभती थी कि वृन्दावन में श्रीकृष्ण ही एक पुरुष है, पर यहाँ ज्ञात हुआ कि उनका एक और प्रतिद्वंद्वी उत्पन्त हो गया है। माधुर्य भाव से युक्त इस प्रेमपूर्ण उत्तर से जीवगोस्वामी ने बहुत लिजत होकर उनसे क्षमा माँगी। इस प्रकार का अकाट्य तर्क भक्ति की दार्शनिक पृष्टभूमि से अनिभन्न ब्यक्ति द्वारा नहीं दिया जा सकता।

तत्कालीन वैष्णव ग्रंथों में मीरा के प्रति ग्रनेक प्रशंसात्मक तथा निन्दापूर्ण उल्लेख मिलते हैं। प्रसिद्ध वैष्णव नाभादास कृत भक्तमाल तथा ध्रुवदास कृत भक्त-नामावली में जहाँ उन्हें भिक्त रस की प्रतीक गोपियों की ग्रवतार माना गया है वहीं चौरासी वैष्णवन की वार्ता में उनके विषय में इस प्रकार के प्रसंगों का उल्लेख है—

१. "एक दिन मीराबाई के श्री ठाकुरजी के ग्रागे रामदास जी कीर्तन करते हुए सो रामदास जी श्री ग्राचार्य महाप्रभून के पद गावत हुते, तब मीराबाई बोली, जो दूसरो पद ठाकुर जी के गावो, तब रामदास जी ने कहाँ मीराबाई साँ, ग्ररे दारी ! ये रांड कौन के पद हैं। यह कहा तेरे खसम को मूड़ हैं। जा, ग्राज से तेरे मुह्गों कबहुं न देखूँगों। तब तहाँ से सब कुटुम को लेके रामदास जी उठ चलें। मीराबाई ने बहुत बुलाये परि वे ग्राये नहीं।"

"तब घर बैठे भेंटि पठाई सोऊ फेरि दीनी श्रौर कह्यो जो रांड तेरी श्री श्राचार्य जी महाप्रभून ऊपर ममत्व नहीं, तो हमको तेरी वृत्ति कहा करनी है।"

- २. "सो वे कृष्णदास एक बेर द्वारिका गये हुते, सो श्री रणछोर जी के दर्शन करिके तहाँ ते चले सो ग्रापन मीराबाई के गाँव श्राये, सो वे कृष्णदास मीराबाई के घर गये तहाँ हरिवंश, व्यास ग्रादि विशेष वैष्णव हुते । मीराबाई ने कहो जो बैठो तब कितनेक मोहर श्रीनाथ जी के देन लागी, सो कृष्णदास ने न लीनी ग्रौर कह्यो जो तू श्री ग्राचार्य जी महाप्रभून की लेवक नाहीं होत ताते तेरी भेंट हम हाथ ते छूवेंगे नाहीं, सो ऐसे कहि के कृष्णदास उहाँ ते उठि चले।"
- ३. 'एक समय गोविन्द दुबे मीराबाई के घर हुते, तहाँ मीराबाई सो भगवत-वार्ता करत श्रटके । तब श्री श्राचार्य जी ने सुनी जो गोविन्द दुबे मीराबाई के घर उतरे हैं सो श्रटके हैं तब श्री गोसाई जी ने एक इलोक लिखि पठायो। सो एक बजवासी के हाथ पठायो। जब वह बजवासी चल्यो सो वहाँ जाय पहुँचो ता समय गोविन्द दुबे तत्काल उठे तब मीराबाई ने बहुत समाधान कीयो परि गोविन्द दुबे ने फिर पीछे न देखो।"

इन उल्लेखों से पूर्णतया स्पष्ट हो जाता है कि मीराबाई ने वल्लभ मत की दीक्षा कभी नहीं ली। कृष्णदास के उल्लेख से पता चलता है कि द्वारिका जाने के पश्चात् भी उन्होंने इस मत की दीक्षा नहीं ली। वार्ता का दृष्टिकोएा काफी पक्षपात-मय रहा है। वल्लभ सम्प्रदाय के महत्त्व प्रचार के लिए उसके अनेक अलौकिक तथा अतिप्राकृत घटनाओं का विवरण है तथा इस सम्प्रदाय से अलग रहने वाले भक्तों के प्रति इनका दृष्टिकोएा संकृचित ही नहीं गीहत भी दिखाई देता है। मीराबाई के विषय में इस प्रकार के उल्लेख स्वयं उनकी हीन भावना के व्यक्तीकरण हैं।

मीरा की विह्वल ग्रनुभूतियाँ चैतन्य की माधुर्य भिक्त की तन्मयता के ग्रांधक निकट थी। वल्लभ के उपास्य का प्रधान रूप बालक था। वात्सल्य तथा सख्य भाव भी उतने ही प्रधान थे जितना माधुर्य । परन्तु चैतन्य के माधुर्य के ग्रतुल प्रवाह के समक्ष उनके माधुर्य का वेग ग्रन्य भावनाग्रों के समीकरण के कारण बन्द था। मीरा ने कृष्ण की कल्पना युवा रूप में की थी। किशोर कृष्ण उनके उपास्य थे तथा श्रृंगारमयी भिक्त ही उनकी उपासना थी। इन भावनाग्रों का साम्य बल्लभ मत में नहीं, चैतन्य मत में था। बालकपन से जमी हुई भावनाएँ राजस्थान के मंदिरों में ग्रंकुरित तथा पल्लिवत होकर वृन्दावन के मुक्त वातावरण में ग्रांकर कुमुमित हुई। चैतन्य के दो शिष्यों, श्री रूप गोस्वामी तथा श्री सनातन गोस्वामी, ने वृन्दावन में ग्रपने गुरु के मत का बहुत प्रचार किया। सनातन के छोटे भाई बल्लभ के पुत्र श्री जीव गोस्वामी थे। उनका नाम चैतन्य मत के इतिहास में स्वर्णाक्षरों में ग्रंकित है। इन्होंने

भिष्त सम्बन्धी श्रनेक ग्रंथों की व्याख्या की। भिष्तरसामृत सिन्धु पर दुर्गम संगमनी तथा भागवत पर क्षम सन्दर्भ व्याख्या लिखी। इसके ब्रितिरिक्त भागवत संदर्भ में भागवत सम्मत भिक्त तथा भगवान् के स्वरूप का विस्तृत विवेचन किया। जीव गोस्वामी तथा मीरा की भेंट, भीरा का उनके साथ सत्संग, तथा वृन्दावन की प्रथम भेंट की कटुता की प्रतिक्रियात्वरूप उनका सामंजस्य यह प्रमािशत करता है कि उनकी अनुभूतियाँ चैतन्य मत के सिद्धान्तों के बहुत निकट थीं। चैतन्य मत के उपास्य का मधुर रूप तथा माधुर्य भिक्त की विह्वलता तथा तन्मयता मीरा के जीवन की विभूति थी।

वार्ताथ्रों में यह स्पष्ट उल्लेख है कि मीरा भगवत वार्ता में ग्रपना बहुत समय लगाती थीं। कृष्णभिक्त की दार्शनिक पृष्ठभूमि से मीरा अनिभन्न थीं ऐसा तो नहीं कहा जा सकता, पर दार्शनिक विवेचनाथ्रों के बौद्धिक पक्ष में उनकी प्रगाढ़ श्रभिरुचि की कल्पना भी की नहीं जा सकती। भिक्त का बाह्य रूप हृदय-प्रधान है, बुद्धि-प्रधान नहीं। रागात्मिकता भिक्त में ग्रन्तिनिहत, जीव तथा ब्रह्म की विवेचना उनके जीवन के निकट नहीं, केवल उसकी ग्रभिव्यक्ति में ही उन्हें ग्रपनी भावनाथ्रों का तादात्म्य मिलता था। भजन, कीर्तन, नृत्य, संगीत तथा काव्य में उनकी ग्रनुभूतियाँ व्यक्त हैं, बौद्धिक विश्लेषण नहीं। यहाँ तक कि ग्रालम्बन के रूपांकन में भी बौद्धिक विश्लास नहीं ग्रनुभृतियाँ हो हैं। चेतना के गेत्र खोलते ही बैष्णव परिवार के स्निग्ध वातावरण से उन्हें कृष्ण ग्रपने जीवन के प्रधान ग्रंग के रूप में मिले। तात्पर्य यह कि बैष्णव मत के विभिन्न सम्प्रदायों में जीव तथा ब्रह्म के सम्बन्ध की विवेचना ब्रह्म के रूप-निर्णय में मतभेद इत्यादि ऐसे विषय नहीं थे जो मीरा के हृदय तथा जीवन के निकट थे। संतों के सम्पर्क तथा सत्संग से इन विषयों का पर्याप्त ज्ञान तो उन्हें ग्रवश्य हो गया था, पर वह उनकी साधना का मुख्य ग्रंग नहीं था।

माधुर्यं भावना उनके हृदय की प्रत्यक्षानुभूति थी। वल्लभ सम्प्रदाय की श्रपेक्षा इस भावना का श्रनुपात चैतन्य मत में श्रधिक है, ग्रतः मीरा का इस मत की श्रोर श्राक्षं एए स्वाभाविक था। परन्तु मीरा ने कभी किसी मत की दीक्षा नहीं ली। वल्लभाचार्य तथा उनके शिष्यों के नाना प्रयत्नों के उपरान्त भी इन्होंने यह मत नहीं ग्रह एए किया। वैष्ण्य मत के विभिन्न सम्प्रदायों की पारस्परिक प्रतियोगिता प्रचार तथा प्रसार के लिए विषम प्रयत्न उन भक्तों के श्रपायिव माधुर्य में घुले हुए विष के समान थे। मीरा की विभल गाथा राजस्थान की सीमा को पार कर समस्त उत्तरापथ में फैल गई थी, तथा उनकी द्वारिका-यात्रा के पश्चात् दिक्षए में भी उनका यश सुरिभत होने लगा था। किसी सम्प्रदाय में उनका दीक्षित होना उसके विजय की सबसे महान् घोषएगा होती, पर मीरा की साधना किसी सम्प्रदाय के बन्धन में नहीं

बँधी । उनकी विशालता ने सबका श्रादर किया, पर श्रपने को खोकर नहीं । वल्लभ मत, चैतन्य तथा राधावल्लभ मत के मानने वाले श्रनेक साधु उनके मंदिर में वास करते, उनके साथ भगवद्वात्ती करते थे । सबके प्रति उनका समभाव था । हाँ, चैतन्य देव की विरहाकुल श्रनुभूतियों, तन्मय भावनाश्रों तथा माधुर्य कल्पनाश्रों में उन्हें श्रपने मन की छाया का श्राभास होता होगा, इसमें कोई संशय नहीं है ।

चैतन्य का स्पष्ट प्रभाव उनकी रचनाश्रों में दिखाई देता है। उनके द्वारा रचित चैतन्य महाप्रभु की स्तुति भी उनके प्रभाव का पूर्ण प्रमास है—

श्रव तो हरि नाम लो लागी।

सब जग को यह माखनचोरा नाम धर्यो वैरागी।।
कहँ छोड़ी वह मोहन मुरली कहँ छोड़ी वह गोपी।
मूंड मुंडाई डोरि किट बाँधी मोहन माथे टोपी।।
मातु जसोमित माखन कारए। बाँध्यो जाको पाँव।
स्याम किशोर भये नवगोरा चैतन्य जाको नाँव।।
पीताम्बर के भाव दिखावे किट कोपीन कसे।
दास भक्त की दासी नीरा रसना कृष्ण यसे।।

चैतन्य मत के सिद्धान्तों तथा भावनाश्रों के पूर्ण साम्य की उपस्थिति में भी उन्होंने उक्त मत के किसी ग्राचार्य से दीक्षा नहीं ली। ग्रपनी भावना को किसी विशेष प्रिंगाली या पद्धति में नहीं बाँधा। गिरधरनागर से मिलन ग्रीर उनमें लय की उत्कंठा उनके जीवन का ध्येय था। उस ध्येय की पूर्ति ही उनका लक्ष्य था श्रौर उस लक्ष्य की प्राप्ति के जितने साधन उन्हें दिखाई दिये उन्होंने ग्रपनी रुचि तथा सामर्थ्य के ग्रनुकूल सभी को ग्रहरण किया। सुरत निरत का दिवला संजोकर गगनमंडल में लगी शब्या पर पौढ़ने के लिए वह श्राकुल हो उठीं। नटवर नागर कृष्ण से मिलने के लिए अपने हृदय का समस्त माधुर्य विखेर दिया। ग्रविनाशी ब्रह्म के चरगों में लय हो जाने के लिए याचना के करुए स्वर में गा उठीं तथा योगी रूप प्रियतम की प्राप्ति के लिए भगवा वेश धारए करने को भी सनद्ध हो गई। इस प्रकार उन्होंने प्रायः सभी मतों से कुछ-न-कुछ ग्रहरा कर उसे ग्रपने माधुर्य ग्रभिषिक्त हृदय से समन्वित कर उसकी श्रभिव्यक्ति श्रपने गीतों तथा पदों में की। श्रपार्थिव से सम्बन्ध होते हुए भी लौकिक स्तर पर स्वार्थ से टकराने वाले जंजालों के फंदे में वह नहीं पड़ीं। उनका कोई सम्प्रदाय न था। जन्म से अलौकिक प्रेम का वरदान लेकर वह बड़ी हुई। परि-स्थिति ने इस जन्मजात प्रवृत्ति को विकास का ग्रवसर दिया, जो सांसारिकता के सब बन्धनों को तोड़ती, मिलन की पूर्ण अनुभूति पाने की चेव्टा में स्रागे बढ़ती गई। मार्ग में जो कुछ मिला उसने ग्रहरा किया, जो रोड़े बनकर ग्रड़े उसके दृढ़ पगों ने उन्हें हटा-

कर श्रपना मार्ग बनाया । उनकी श्रनुभूतियाँ ही प्रेरक तथा पोषक थीं । भावनाश्रों की मुक्त श्रभिव्यक्ति की इच्छा सम्प्रदायों के बन्धन कैसे स्वीकार करती । स्वेच्छित इष्ट की कल्पना तथा स्वच्छन्द भावनाश्रों की श्रभिव्यक्ति की श्रभिलाषा सदैव मुक्त रही ।

मीरा के आराध्य का रूप—मीरा के भगवान् के रूप में मूर्त तथा श्रमूर्त, निराकार तथा साकार और पायिव अपायिव का श्रद्भुत सिम्मलन है। जैसा कि पहले कहा जा चुका है कि मीरा ने प्रायः प्रत्येक मत से कुछ-त-कुछ ग्रहरण किया। उनके आराध्य के रूप में भी इस बात का पूर्ण प्रमाण मिलता है। माधुर्य भाव तथा गिरधरनागर के नटवर रूप की मौलिकता में श्रनेक सम्प्रदायों के विचारों का पुट देकर उन्होंने अपनी उदारता का परिचय तो दिया, पर इस प्रकार उनके द्वारा श्रभिव्यक्त उनके गिरधरनागर के रूप में अनेक विचित्रतायें आ गईं। उनके आराध्य में लौकिकता तथा अलौकिकता की छाप स्पष्ट है। निर्मुण तथा सगुण दोनों ही रूपों में यह दो भावनाएँ मिलती हैं। आराध्य का वह रूप, जिस पर संतों के निराकार की छाप है, नैसर्गिक है। दूर—बहुत दूर—ऊँचे प्रासाद का वासी उनका प्रियतम है:

"मीरा मन मानी सुरत सैल ब्रासमानी"

जिनकी शय्या गगनमंडल पर लगी हुई है जो दूर रहते हुए भी अन्तर में वास करता है तथा जिसे अपने नयनों में बसाकर त्रिकुटी के गवाक्ष में प्रतीक्षा की घडियाँ बिताकर वह शुन्य महल में सुख की शय्या बिछाना चाहती है—

> नयनन बनज बसाऊँ री जो मैं साहिब पाऊँ। त्रिकुटी महल में बना है भरोखा तहाँ से भाँकी लगाऊँ री। सुन्न महल में सुरत जमाऊँ सुख की सेज बिछाऊँ री।

उनके श्राराध्य का यह श्रलौकिक रूप श्ररूप तथा श्रनुपम है जिस पर निर्गुए। धारा के संत मत का पूर्ण प्रभाव है।

मीरा के ब्राराध्य का दूसरा निर्गुरापंथी रूप पूर्णतया लौकिक है। जिस योगी के प्रेम में वह व्याकुल हैं वह एक साधाररा योगी है, जो उनके मन में प्रेम की अगि लगाकर चला गया है। इस ब्राराध्य के प्रति अनुभूति की तीव्रता के साथ उनके प्रेम के मूल में योगी के सौन्दर्य, गुरा तथा निष्ठुरता का चित्ररा प्रधान है। डा० श्री कृष्ण लाल ने मीरा के योगी रूप ब्राराध्य का सम्बन्ध नाथ सम्प्रदाय से जोड़ा है। उनके अनुसार मीरा ने योगेश्वर कृष्ण से इन नाथ सिद्धों के योगी भगवान् को मिलाकर ख्रापने गिरधर को योगी रूप में चित्रित किया।

गीता के योगेइवर कृष्ण का रूप सेल्ही धौर भभूत रमाने वाले रमते खोगी

का नहीं था, इसमें कोई सन्देह नहीं है; पर राजस्थान में कुछ स्थानों में प्रचलित नाथ-पंथ के योगियों के ग्राराध्य को मीरा ने योगेश्वर कृष्ण से मिला दिया, ऐसा कहना ग्रनुचित है। मीरा के नैसर्गिक व्यक्तित्व के साथ लौकिक भावना के सम्बन्ध स्थापन से यद्यपि हमारी निष्ठा तथा विश्वास पर गहरा ग्राघात लगता है, पर उनकी ग्रनु-भूतियों के ग्रालम्बन जोगी के रूप की स्पष्ट लौकिकता के प्रति निरपेक्षता सत्य की उपेक्षा होगी। कृष्ण के विराट तथा लीला रूप ही भारतीय ग्राध्यात्मिक जगत् में प्राचीन काल से मान्य रहे हैं। महाभारत तथा गीता के कृष्ण राजनीतिज्ञ, सिद्ध पुष्प तथा महान् व्यक्ति हैं। भागवत के कृष्ण का रूप लीला प्रधान है। मीरा बचपन से ही कृष्ण के स्वप्न देखती ग्रा रही थी—यह सत्य है तथा इसी सत्य पर दृढ़ ग्रास्था के कारण ही उनके प्रेम तथा ग्राराध्य की ग्रलौकिकता में ग्रकस्मात् लौकिकता का ग्रारोपण करने का साहस नहीं होता, पर सत्य की उपेक्षा भी ग्रसम्भव है।

योगी के प्रति लिखे गये पदों में उनकी चिर-परिचित माधुर्य भावना तथा स्राराध्य का मधुर रूप सर्वत्र नहीं मिलता। इनकी परिष्कृत नग्नता मीरा के प्रेम में रंजित होकर भी लुप्त नहीं हो पाई है। भावना तथा साधना की इस विषमता के कारण इनके प्रक्षिप्त होने का अनुमान होता है, परन्तु भाषा तथा शैली पर मीरा के श्रन्य पदों की-सी छाया होने से श्रकस्मात् यह अनुमान भी तर्कसंगत मालूम नहीं होता। डा० श्रीकृष्णालाल के अनुसार यदि उपास्य के योगी रूप की कल्पना पर नाथ सम्प्रदाय का प्रभाव मान लें तो भी पदों के लौकिक संकेत जिज्ञासा को शान्त करने में स्रसमर्थ रहते हैं। वह जोगी, जिसने स्राकर उनके नगर में वास किया है, जिसने हिल-मिलकर मीठी बातें बनाई हैं तथा परदेश जाकर उन्हें भूल गया है, जिसकी प्रीति उनके लिए दु:ख का मूल बन गई है—

जोगिया री प्रीतड़ी दुखड़ा रो मूल। हिल मिल बात बनावत मीठी पीछे जावत भूल।।

यह जोगी श्राध्यात्मिक जगत् का श्रादर्श पुरुष है, सहसा विश्वास नहीं किया जा सकता। इसी प्रकार घर-घर डोलने वाला चढ़ती वयस श्रीर श्रनियारे नेत्रों वाला योगी परम ब्रह्म का प्रतीक है, इसकी कल्पना कठिन मालूम होती है श्रीर समस्त विश्वास तथा श्रास्था की नींव हिलाकर एक ऐसे रमते योगी का दृश्य नेत्रों में श्रा जाता है जिसके लिए मीरा योगिनी बनने को तैयार थीं जिसके वियोग में विह्वल हो वह गा उठी थीं—

जोगिया जी छाइ रहा परदेस । जब का विछड़ा फेर न मिलिया बहुरि न दियो संदेस । भगवा भेख धरूँ तुम कारण हुँदत च्यारूँ देस ॥ इन पदों से यदि मीरा का नाम हटा दिया जाय तो ये गीत भारत के प्रायः सभी प्रदेशों में प्रचलित जोगियों को सम्बोधित करके गाये जाने वाले लोकगीतों से ग्रिधिक भिन्न नहीं हैं।

मीरा के ब्राराध्य का प्रधान रूप है कृष्ण का लीलामय रूप । यह वही रूप है जो उनके बालकाल में ही उनके हृदय पटल पर श्रंकित हो चुका था । नारी-हृदय सौन्दर्यप्रिय होता है । कृष्ण-चिरत्र के ग्रन्य श्रंगों की श्रपेक्षा उनके सौन्दर्य ने ही उन्हें बहुत ग्राक्षित किया है । उनके ग्राराध्य नन्दलाल हैं जिन्हें ग्रपने नेत्रों में बसा लेने को उत्सुक वह गा उठी थीं—

मोहिनी मूरित, साँवली सूरत, नैना बने विसाल। ग्रधर मुधारसं मुरली राजत उर बैजंतीमाल। भूद्र घंटिका कटि तट शोभित नूपुर शब्द रसाल।

यह कृष्ण का चिर-किल्पत रूप है, जिनके सौन्दर्य की चेष्टा में बड़े-बड़े किवयों ने ग्रलंकारों की राशि खड़ी कर वी है। पर मीरा के स्थाम की सजीवता श्रनुपम है। लीला ग्रौर सौन्दर्य पुरुष कृष्ण के चित्रण के भी लौकिक तथा ग्रलौकिक दो पक्ष हैं। ग्रलौकिक रूप की कल्पना ग्रनुभूतिमूलक है। नटवर कृष्ण, जोगी की भाँति प्रबन्ध न करके उन्हें छोड़ नहीं गये बिल्क वह उनकी ग्रनुभूति के ग्रणु-ग्रणु में समाये हुए हैं। विरहानुभूति जहाँ तन्मयता की चरम सीमा पर पहुँच गई है उनकी विद्वलता ग्रत्यन्त करुणाजनक हो गई है। उनके ग्राराध्य का प्रधान सगुण रूप उस किशोर नन्दलाल का है जिसके सौन्दर्य का जादू गोपिका को बेसुध बना देता है। जिसके रूप का नैसिंगिक प्रभाव उसे कृष्णमय बना देता है, ग्रौर बज में दिध बेचने वाली गोपिका प्रेम की तन्मयता में कृष्ण को बेचने की ही पुकार करने लगती है—

लै मटुकी सिर चली गुजरिया श्रागे मिले बाबा नन्द जी के छौना। विध को नाम विसरि गई प्यारी ले लेहु री कोई क्याम सलोना। मीरा के प्रभु गिरधरनागर सुन्वर क्याम सुधर रस लोना।।

इस लीला रूप के म्रतिरिक्त कृष्ण के विराट रूप के प्रति भी उनकी पूर्ण म्रास्था है। कृष्ण के इस गरिमामय रूप की उपासना में याचना तथा विनय है। यह गोपाल वह म्रनन्त शक्ति है जिनकी कृपा की एक कोर से म्रजामिल, गिएका तथा सदन की भाँति महान् पापी भी मुक्ति प्राप्त कर लेते हैं। वह म्रवतार पुरुष हैं, म्रधम उधारन हैं—

हमने सुनी है हरि ग्रथम उधाररा। ग्रथम उधाररा सब जग ताररा। गज की ग्ररज गरज उठि ग्राये संकट पड़े तब कष्ट निवाररा।। द्रुपद सुता को चीर बढ़ायो दुसासन को मान मद मारए। प्रह्लाद की प्रतिज्ञा राखी हरनाकुस नख उदर विदारए।। रिखी-पतनी पर किरपा कीन्हीं विप्र सुदामा की विपत्ति विदारए।। मीरा के प्रभु मों बंदी पर एती ग्रबेर भई विन कारए।।

कृष्ण के इस विराद् रूप की उपासना में उनकी मधुर भावना की तन्मयता नहीं प्रत्युत् एक विवश ग्रवला की करुण याचना ध्वनित होती है। ग्रविनाशी ब्रह्म की शक्ति के प्रति उनकी उपासना दास्य भाव की है—

श्ररज करूँ श्रवला कर जोरे स्वाम तुम्हारी दासी।

बल्लभाचार्य के मत का अधिक प्रभाव उन पर नहीं पड़ा, इसिलए कुष्ण के बाल रूप का अधिक चित्रण मीरा के काव्य में नहीं मिलता। इसके अतिरिक्त माधुर्य भावना उनके जीवन की अनुभूति थी। मातृत्व के उल्लास का अनुभव उनके व्यक्तिगत जीवन में नहीं था। अतः उस भावना की अभिव्यक्ति भी उनके काव्य में कल्पना ही के आधार पर हो सकती थी, अनुभूति के नहीं। यही कारण है कि उनके द्वारा रचित बाल लीला के जो पद मिलते भी हैं वे श्रेष्ठता की दृष्टि से माधुर्य भावना के पदों के साथ रखे जाने की क्षमता नहीं रखते। इन पदों में आत्मानुभूति की अपेक्षा कल्पना तथा बातावरण के वित्रण में अधिक सजीवता है। मीरा के बालक कृष्ण का रूप आराधना की दृष्टि से गौण होते हुए भी पूर्ण उपेक्षणीय नहीं है।

मैया ले थारी लकरी ले थारी काँवरी बिछिया चरावन हूँ न जाऊँ री। संग के ग्वाल सब बलभद्र कुँ न मोकलो एकलो बन में डराऊँ री।। माखन तो बलभद्र कुँ खिलायो हमको पिलाई खाटी छाछ री। बुन्दावन के मारग जाता पाऊँ में चुभत जीनी काँकरी।।

साकार भगवान् के गरिमापूर्ण श्रवतार रूप, लीलापूर्ण किशोर तथा बाल रूप के नंसींगक चित्ररा के श्रतिरिक्त कृष्ण के किशोर चित्र में लौकिकता का ग्राभास मीरा बचा नहीं सकी है। कृष्ण की लीलाग्रों में ग्रनेक ग्रंश, उनके नारी-हृदय के पुरुष के प्रति दृष्टिकोए के प्रतीक हैं। मीरा नारी थीं। उन्होंने लौकिक जीवन देखा था। नारी-हृदय के प्रेम की पूर्ण श्रभिव्यक्ति उनके जीवन की श्रन्भूत वस्तु थी। ग्रतः जहाँ पर उनके युवा हृदय ने किशोर कृष्ण की कल्पना की है वहाँ पार्थिवता की भलक स्पष्ट है।

करके श्रुंगार पलंग पर बैठी रोम-रोम रस भीना। चोली केरे बन्द तरकन लागे क्याम भये परवीना।। इन पंक्तियों के आगे जुड़ी हुई इस पंक्ति में— मीरा के प्रभु गिरधरनागर हिर चरएन चित लीना।। प्रथम दो पंक्तियों की नानता को छिपाने का ग्रमफल प्रयत्न जान पड़ता है। इसी प्रकार श्रनेक पदों में उनके कृष्ण एक साधारण नायक के रूप में चित्रित हैं, जिनके किया-कलापों में एक छिछलापन है। रीतिकाल की भौतिक प्रवृत्ति के साथ उसका सामंजस्य चाहे कर दिया जाय, परन्तु नारियों से प्रेम का भूठा ग्रभिनय करने वाले बाठ तथा गलियों में स्त्रियों से छेड़-छाड़ करने वाले धृष्ट नायक की पृष्ठभूमि तथा प्रेरणा ग्राध्यात्मिक है; ग्रास्था चाहे इस पर शंका करने के लिए तैयार न हो, परन्तु तर्क इसे नहीं मान सकता। उपेक्षिता नायिका के ये स्वर—

स्याम मोसे ऐडो डोले हो।
म्हारी गिलयाँ निकरि वाके आँगना डोले हो।।
म्हारी आँगुली नि छूवे वाकी बहियाँ मोरे हो।
म्हारो अंचरा नि छुये वाके धूँघट खोले हो।।

न तो माधुर्यं भिक्त से स्रोत-प्रोत भक्त हृदय की उक्तियाँ हैं स्रौर न यह रिसक नायक परम ब्रह्म का प्रतीक।

इस प्रकार मीरा के ब्राराध्य में पाथिव ब्रौर ब्रपाथिव का ब्रद्भुत सम्मिश्रग है। इसके मूल में यही कारए। निहित जान पड़ता है कि स्वयं मीरा का जीवन भी लौकिक कुंठाश्रों तथा जन्मजात भावुक ग्रनुभूतियों का ग्रनुपम सम्मिश्ररा था। भगवान् की धारएग एक बौद्धिक विश्वास है। विश्वास की पृष्ठभूमि मीरा को जन्म से बनी-बनाई मिली थी। जीवन के विकास में जहाँ उन्हें पितामह का स्नेह, सहोदर का सौहार्द्र ग्रौर बैभव के साधन मिले, वहाँ गिरधर गोपाल का एक मान्य रूप भी श्रपने जीवन के एक ग्रंग के रूप में मिला, ग्रतः उनके ग्राराध्य में बुद्धितत्त्व कम, हृदय तत्त्व प्रधिक है। वैष्एव पितामह के गृह में गिरधर गोपाल की मृति ही उनकी ग्राराध्य थी, उनके प्रति सहज ग्रास्था वैष्णव परिवार में पोषित कन्या के लिए स्वाभाविक थी, विवाहित जीवन में उनके मन में इस तत्त्व की क्या श्रवस्था होगी इसका ग्रनुमान कठिन है, पर युवावस्था में ही वैधव्य के ग्रभिशाप ने उनकी भिक्त पुनः जागरित कर दी। उस समय उनकी श्रभिशन्त तथा श्रतृन्त भावनाश्रों का पूरक कृष्ण ज का किशोर रूप ही हो सकता था। पितामह से सुना हुग्रा कृष्ण का श्रनुपम सौन्दर्य उनकी कल्पना में साकार हो गया, ग्रौर उसी साकार व्यक्तित्व में उन्होंने ग्रपने जीवन की निराशाओं तथा कुंठाओं का लय उनके प्रति ग्रपनी भावनाओं का उन्नयन द्वारा कर दिया।

गिरधरनागर के इस सौन्दर्यपूर्ण रूप में उन्होंने अनेक सम्प्रदायों के प्रभाव से अनेक परिवर्तन अगर सामंजस्य किये। कहीं उनमें निर्मुण ब्रह्म की शक्ति का आरोप है तो कहीं चढ़ती वयस अौर बाँके नयनों वाले जोगी में उनके कृष्ण की कल्पना साकार होती है। उनकी भगवान् विषयक घारणा स्पष्ट नहीं है ऐसा कहना अनुचित है। सुन्दर रूपवान ग्रौर लीलाप्रिय युवक कुष्ण उनकी कल्पना के साकार श्राराध्य हैं जिन पर ग्रनेक सम्प्रदायों के ग्राराध्यों की गौण छाप है। इन प्रभावों का ग्रनुपात कुष्ण के लीला रूप के ग्रंकन से इतना कम है कि ये केवल प्रभावमात्र ज्ञात होते हैं जो मीरा की सर्वग्राहक प्रवृत्ति के परिचायक हैं। भगवान् की धारणा की दार्शनिक पृष्ठभूमि बौद्धिक तथा चिन्तन प्रधान है। मीरा ने तर्क ग्रौर ज्ञान के ग्राधार पर ग्रपने ग्राराध्य का रूपांकन नहीं किया। उनके उपास्य उनके वालपने के मीत मोरमुकुट धारी वृन्दावन की कुंज गलियों में रास रचानेवाले कृष्ण हैं।

मीरा की रचनाएँ — मुंशी देवीप्रसाद की राजपूताने में हिन्दी पुस्तकों की खोज रिपोर्ट तथा गुजराती के प्रसिद्ध लेखक श्री क्षावेरी, नागरी प्रचारिएगी सभा की खोज रिपोर्ट ग्रौर के० एम० मुंशी इत्यादि के उल्लेखों के ग्राधार पर उनकी निम्न- लिखित रचनाग्रों का ग्रनुमान लगाया जाता है जिनमें से कुछ प्राप्त हैं ग्रौर कुछ ग्राप्त ।

१. नरसी जी का म।हरा—इस ग्रंथ में गुजरात के प्रसिद्ध भक्त नरसी मेहता की पुत्री कुँवरि बाई के सीमन्त के अवसर पर भात भरने की कथा है। इसकी एक हस्तिलिखित प्रति नागरी प्रचारिएगी सभा के संग्रहालय में है। सम्पूर्ण ग्रंथ पद में है, तथा मिथुला नाम को सखी की सम्बोधित करके लिखा गया है। साहित्यिक दृष्टि से इसका ग्रधिक मूल्य नहीं है। साधारण बोलचाल का भाषा में दो सखियों के सम्वाद रूप में लिखा हुग्रा यह ग्रंथ बिलकुल साधारए कोटि का खंडकाव्य कहा जा सकता है। मीरा ग्रौर मिथुला सानुप्रासिक शैली में इस कथा को कहती तथा सुनती हैं। डा० श्रीकृष्एलाल ने इस रचना को उनकी मानने में संकोच प्रकट किया है क्योंकि यह श्रत्यन्त साधारए। कोटि की है। उनके अनुमान के अनुसार वह कदाचित् उनकी बाल्यावस्था में लिखा गया ग्रंथ हो, परन्तु मीरा की श्रन्य रचनाश्रों का मूल्यांकन उनकी मनुभूतियों की तीव्रता के म्राधार पर ही किया जाता है। कथा लिखने में उनकी म्रात्मानुभूति की ग्रभिव्यक्ति का ग्रभाव है, इसलिए उनके पदों की तन्मयता ग्रौर सरसता भी इस कथा में नहीं श्रा पाई है। कई स्थलों पर नरसी जी की श्रलौिकक शक्ति के वर्णन में कुछ रोचकता ग्रवश्य है, पर वह ग्रधिक महत्त्वपूर्ण नहीं है। पदों के साहित्यिक महत्त्व की तुलना में यद्यपि इस रचना का मूल्य ग्रथिक नहीं है, परन्तु उत्कृष्टता की कसौटी पर निम्न होने के कारएा ही उसे मीरा की रचना न मानना न्यायसंगत नहीं है।

२. गीत गोविन्द् की टीका—यह ग्रंथ उपलब्ध नहीं है। कुछ विद्वानों की भारणा है महाराणा कुम्भा की रसिक प्रिय टीका को ही मीरा की रचना मान लिया गया है, परन्तु ऐसा भी कहा जाता है कि कदाचित् मेवाड़ श्राकर रागा कुम्भा द्वारा रचित टीका से परिचित होने पर उन्होंने उस ग्रंथ की व्याख्या की हो श्रथवा एक स्वतन्त्र ग्रंथ की रचना कर डाली हो ।

परन्तु ये सब बातें रचना की श्रप्राप्ति के होते हुए श्रधिक महत्त्व नहीं रखतीं।

३. राग गोविन्द—यह रचना भी श्रप्राप्य है। श्री गौरीशंकर हीराचन्द श्रोभा
ने इस रचना का उल्लेख किया है।

४. मीरा के पद—इसमें मीरा, कबीर, नामदेव के द्वारा रचित राग धमार के पद संगृहीत हैं।

४. गर्वागीत—श्री कावेरी ने गुजरात में प्रचलित गर्वागीतों को मीरा द्वारा रिचत माना है। गुजरात में गर्वा रासमंडली की भाँति गाये जाते हैं। मीरा द्वारा रिचत ये गीत इतने प्रचलित हुए कि यह कहा जाता है कि जिसमें मीरा की गरवी न हो वह गर्वा ही नहीं है। मीरा के इन गर्वागीतों में भी माधुर्य भावना प्रधान है।

६. स्फुट पर्-मीरा की जिन रचनाग्रों का साहित्यिक महत्त्व है वे हैं उनके फुटकर पद। जनता में प्रचलित उनके स्फुट पदों के ग्रनेक संग्रह निकल चुके हैं। मीरा का प्रभाव क्षेत्र बहुत विस्तृत है। बंगाल से लेकर गुजरात तक उनके गीत प्रचलित हैं। ग्रतः बंगाल, गुजरात ग्रौर हिन्दी भाषी प्रदेश में उनकी रचनाश्रों के श्रनेक संग्रह निकल चुके हैं तथा उनके काव्य श्रीर दार्शनिक चिन्तन पर श्रालोचनात्मक विवेचनाएँ भी हो चुकी हैं। इतने विस्तृत क्षेत्र में लोकप्रिय तथा प्रचलित होने के कारए ही उनके पदों की दुर्गति भी बहुत हुई है, उनके पद समय तथा स्थान के विभिन्न प्रभावों से रंजित हो गये हैं। अभी तक उनने पदों की संख्या लगभग दो सौ अनुमान की जाती है, परन्तु श्री पुरोहित हरिनारायण जी का कहना है कि मीरा जी के पद उनके पास ५०० के करीब इकट्ठे हो गये हैं। ये हस्तलिखित, मुद्रित ग्रौर मौखिक रूपों में प्राप्त हुए हैं जिनका इतिहास बृहत् हं। उनके अनुसार पद बहुत से प्रामारिएक ही प्रतीत होते हैं। इसके विरुद्ध डॉ॰ श्रीकृष्णलाल ने मीरा के श्रधिकांश पदों की प्रामाणिकता में सन्देह प्रकट किया है। मीरा के पदों का सर्वप्रथम संग्रह बंगाल के श्रीकृष्णानन्द देव व्यास के 'राग कल्प हुम' में मिलता है । इन पदों की संख्या लगभग ४५ है । हिन्दी में मीराबाई की स्वतन्त्र पदावली का प्रकाशन नवलिकशोर प्रेस से 'मीराबाई के भजन' के नाम से प्रकाशित हुन्ना था। इसके पश्चात् 'मीराबाई की शब्दावली' के नाम से वेल-वेडियर प्रेस, प्रयाग, से एक संग्रह प्रकाशित हुन्ना, जिसमें ७६८ पद हैं तथा श्रिधिकांश पदों में निर्गुर मत की छाप है। इसके परचात विभिन्न व्यक्तियों के सम्पादन में अनेक संग्रह निकले, जिनमें श्री ब्रजरत्नदास की 'मीरा माधुरी' श्री वियोगी हरि की 'सहजोबाई' 'वयाबाई' ग्रौर 'मीराबाई', श्री नरोत्तमदास स्वामी की 'मीरा मन्दाकिनी' ग्रौर श्री

परशुराम चतुर्वेदी की 'मीराबाई की पदावली' मुख्य है। उनके गुजराती पदों का संकलन 'बृहत् काव्य दोहन' में हुग्रा है।

मीरा की भिक्त-भावना—मीरा के काव्य की ग्रात्मा भिक्त है। उनके लौकिक जीवन की ग्रभावजन्य कुंठाग्रों, बालपन के संस्कारों तथा ग्राध्यात्मिक प्रवृत्तियों के सिम्मलन से उनकी भावनाएँ भिक्त के रूप में प्रादुर्भूत हुईं। युवती मीरा की निराश भावनाग्रों का उन्नयन माधुर्य भिक्त के रूप में प्रत्फुटित हुग्रा। सख्य के सारत्य तथा वात्सत्य के उल्लास की वह केवल कल्पनामात्र कर सकती थीं, वह उनके जीवन की ग्रनुभूतियाँ नहीं थीं। मातृत्व के उल्लास की प्राप्ति के पूर्व ही वैधव्य का ग्रभिशाप उनके जीवन पर छा गया, यही कारण है कि उनके काव्य में न तो कृष्ण के बाल रूप के प्रति ग्राक्ष्यण है ग्रौर न वात्सत्य भाव की ग्रभिव्यक्ति। युवती हृदय की ग्रतृत्त ग्राकाक्षाग्रों की तीवता की ग्रभिव्यक्ति ही उनकी कविता के प्राण् है। कुछ पदों में विनय-भावना का भी प्राधान्य है, पर उनकी संख्या बहुत कम है। विनय के इन पदों की ग्रनुभूतियों में गरिमा है, पर तीवता नहीं। इन पदों के ग्रालम्बन ब्रजनायक रिसक पुरुष कृष्ण नहीं; वह मिहम पुरुष हैं जिनके चरणों के स्पर्शमात्र से नीच-से-नीच तथा पितत-से-पितत प्राणियों का उद्धार हो जाता है। इस पितत-उधारण के प्रति उनके मन में ग्रास्था है, विश्वास है। संसार की स्वार्थपरता से विमुख हो वह उसी की शरण में जा सांसारिक बंधनों से मुक्त हो जाना चाहती हैं।

मात पिता श्रौ कुटुम कबीलो सब मतलब के गरजी। मीरा की प्रभु श्ररजी सुरा लो चररा लगावो थारी मरजी।।

कुछ पदों में संसार की क्षराभंगुरता के सजीव चित्र हैं। सांसारिक नश्वरता की व्यथा का समाधान करते हुए वे कहती हैं—

भजु मन चर्रा कँवल श्रविनासी।
जेताई दीसे घरिए गगन बिच तेताई सब उठि जासी।
कहा भयो तीरथ ब्रत कीन्हें कहा लिये करबत कासी।।
इस देही का गरब न करना माटी में मिल जासी।
यो संसार चहर की बाजी साँक पड्या उठ जासी।।
श्ररज करूँ श्रबला कर जोरे स्याम तुम्हारी दासी।
मीरा के प्रभु गिरथरनागर काटो जम की फाँसी।।

इन पदों की दास्य-भावना में स्वकीया का दासत्व नहीं श्रिपितु सेव्या के प्रति सेवक की भावनाएँ व्यक्त हैं।

प्रभु के विराट रूप के चरणों की दासी बनने की ब्राकांक्षा में माधुर्य उतना नहीं है जितनी ब्रनन्यता है। ब्रगम, तारण तरन, ब्रह्म के प्रति भावना के व्यक्तीकरण में ब्रात्मतुच्छता की भावना का प्राधान्य है। मन को सम्बोधित कर उसे कल्याराकारी मार्ग प्रदर्शित करते हुए वह कहती हैं—

मन रे परिस हरि के चरन।

सुभग सीतल कँवल कोमल त्रिविध ज्वाला हरन । जिन चरन प्रहलाद परसे इंद्र पदवी धरण ॥ जिन चरण ध्रुव ब्रटल कीन्हें राखि ब्रपनी शरन । जिन चरण ब्रह्माण्ड भेट्यो नखसिख सिरी धरण ॥ जिन चरण गोवर्धन धार्यो इन्द्र को गर्व हरन । दासी मीरा लाल गिरधर ब्रगम तारण तरन ॥

विराट के इस क्लाध्य रूप के प्रति श्रद्धापूर्ण विक्वास के श्रतिरिक्त उनकी इन रचनाओं में सद्गुर-वंदना, कृष्ण की लीला विषयक पद तथा उनके जीवन के श्रनुभवों का वर्णन भी मिलता है। परन्तु ये पद मीरा की भावनाओं के प्रतीक रूप नहीं माने जा सकते, उनमें उनके जीवन में श्राये हुए श्रनेक प्रभावमात्र ही व्यक्त हैं, उनकी श्रनुभूतियाँ नहीं।

उनके काव्य की प्रधान प्रेरणा उनकी माधुर्य अनुभूति है। प्रेमावेश के विह्वल क्ष्मों में मीरा की जो अनुभूतियाँ घुंघरू की भनकार के साथ संगीत की लय बनकर बिखर गई हैं वही उनकी किवता है। मीरा के काव्य में माधुर्य भाव की प्रधानता है। उनके कृष्ण सौन्दर्य के निधि तथा साकार माधुर्य हैं और मीरा युग-युगों से अपने प्राणों की संवेदना को उन पर बिखेर देने के लिए आकुल साधिका। कृष्ण के प्रति उनकी भावनाएँ नारी के पुरुष के प्रति दृष्टिकोण की प्रतीक हैं। मीरा का प्रेम नारी-हृदय का प्रेम हैं जो कृष्ण के समान अपाधिव आलम्बन के आश्रय में निखरकर नैस्गिक हो गया है।

प्रेम के प्रायः सभी लौकिक सम्बन्धों को भक्तों ने लोक से हटाकर ईश्वर के साथ जोड़ा है। कृष्ण-भक्तों के नेत्र लोक रूप को छोड़कर साकार भगवान् की रूप माधुरी से, श्रवण सांसारिक स्वरों को त्यागकर कृष्ण की मुरली के मधुर स्वर में, जिल्ला उनके ग्रधरामृत में, त्वचा उनके ग्राङ्खादकारी स्पर्श से तथा मन उनके साथ रमण से तृष्ति लाभ करते हैं। स्त्री-पुरुष-रित, प्रीति का एक प्रधान ग्रंग है। काव्य-शास्त्र में जो तस्व शृंगार रस की सृष्टि के लिए ग्रावश्यक है, भिक्त शास्त्र में वही मधुर रस के लिए। ग्रन्तर केवल इतना है कि मधुर रस का ग्रालम्बन मनुष्य न होकर भगवान् होता है। माधुर्य भिक्त को दूसरे शब्दों में ग्रपाधिव शृंगार कहा जा सकता है, परन्तु मनोवैज्ञानिक दृष्टि से शृंगार तथा मधुर भाव में कोई मौलिक ग्रन्तर नहीं है। ग्रपाधिव शृंगार को शास्त्रों में उज्ज्वल रस कहा गया है। भारतीय दर्शनों तथा

भिषत शास्त्रों में भिषत को एक प्रधान भाव माना गया है। उनका सत है कि ब्रात्मा परमात्मा के प्रति सहज रागात्मक भावना का ब्रानुभव करती है यही भिषत है। यह भाव ही जीवन का परम भाव है। यही ब्रध्यात्म है। इस भावना को वैष्ण्य साहित्य ने वाम्पत्य ब्रथवा माध्यं के रूपक द्वारा शत-शत प्रकार श्रभिव्यक्त किया है।

श्री रूप गोस्वामी ने भिक्त रस की विवेचना के ग्रन्तर्गत इस मधुर रस का भी निरूपण किया है। ब्रज के कृष्ण उनके श्रालम्बन है; मुरली-नाद, सखा, सखी ग्रादि उद्दीपन है; ग्रनुभाव हैं ग्रश्रु, रोमांच, प्रकम्प, वैवर्ण्य इत्यादि; तथा निवेंद, हर्ष, उत्सुकता इत्यादि संचारी भाव हैं। श्रृंगार भाव की ही भाँति मधुर भाव के भी दो पक्ष हैं—(१) संयोगात्मक ग्रीर (२) वियोगात्मक।

इस प्रकार निष्कर्ष यह निकला कि पाषिव श्रृंगार तथा श्रपाथिव मधुर भावना में केवल ग्रालम्बन का ही ग्रन्तर होता है। ग्रपाथिव ग्रालम्बन ग्रप्राप्य श्रथवा मनोस्थित होता है। इसलिए उसके प्रति भावनाग्रों में ग्रतृष्ति रहती है। ग्रालम्बन के ग्रमूर्त्त तथा ग्रलौकिक होने के कारण उनके द्वारा ऐन्द्रिय तृष्ति की सम्भावना नहीं रहती ग्रतः माधुर्य भक्ति में शारीरिक विद्वलता ग्रथवा प्रिय से कल्पित मिलन ग्रमुभूति की तन्मयता जब ग्रभिव्यक्ति की चेष्टा में काव्य का रूप ग्रहण करती है तभी सच्ची माधुर्यानुभूति की सृष्टि होती है।

यही माधुर्य मीरा के काव्य का प्राग्त है। बाल्यावस्था के मीत कृष्ण के चरगों में उन्होंने ग्रपने जीवन की समस्त भावनाएँ तथा सम्पूर्ण जीवन समर्पित कर दिया। उनकी निष्प्राग्त ग्राकांक्षाएँ गिरधर के सौन्दर्य के ग्राकर्षण की संजीवनी से सजीव हो उठी। नटवरनागर कृष्ण को श्रपनी मधुर भावनाग्रों का केन्द्र बनाकर कभी उन्होंने चरम मिलन के नैसर्गिक सुख के गीत गाये, ग्रौर कभी उनके उद्देलित हृदय की विरह व्यथाएँ, ग्राकुल नेत्र तथा तृष्त उच्छ्वास उनके विरह गीतों में साकार हो गये। मीरा की माधुर्य भावना में दोनों ही पक्ष प्रवल हैं। संयोग का उल्लाम तथा वियोग के उच्छ्वास दोनों ही उनके काव्य में व्याप्त हैं।

उनके प्रेम का श्रारम्भ गिरधर के श्रनुपम सौन्दर्य के श्राकर्षण से होता है। इस रूप-राग की श्रभिव्यक्ति श्रनेक पदों में मिलती है। उनके नेत्र हठात् ही कृष्ण के रूप से उलभ गये हैं। उनकी मन्द मुस्कान, मदभरी चितवन तथा वंशी की तान के प्रति उनका हृदय लुब्ध है।

या मोहन के में रूप लुभानी।
सुन्दर बदन कमल दल लोचन, बाँकी चितवन मंद मुस्कानी।।
जमना के नीरे तीरे धेनु चरावे बंसी में गावे मीठी बानी।
तन मन धन गिरधर पर बारूँ चरण कँवल मीरा लपटानी।।

मोहन के रूप के प्रति यह श्राकर्षरण बढ़ता ही जाता है श्रौर श्राकर्षरण श्रासिकत में परिश्णित हो जाता है। रूपिनिधि कृष्ण के जिस सौन्दर्य ने उनको मुग्ध कर लिया है उसको एक बार देखने को उनके नेत्र व्याकुल रहते हैं। उनके हृदय में कृष्ण की माधुरी मूर्ति बस गई है। उन्हों की प्रतीक्षा के विकल क्षणों में वह गा उठती हैं—

श्राली रे मेरे नैएग बाए पड़ी।

चित्त चढ़ी मेरे माधुरी मूरित उर बिच स्नान झड़ी।। कब की ठाढ़ी पंथ निहारूँ स्नपने भवन खड़ी। कैसे प्रारण पिया बिन राखूँ जीवन मूल जड़ी।।

इस पूर्व राग के ब्रालम्बन के ब्रपायिव होने के कारण संयोग की श्रनुभूति केवल परोक्ष श्रथवा कल्पना में ही सम्भव है। इसके लिए उनके ब्रनुराग की परिएाति विरहानुभूति में होती है जो उनकी ब्रन्तरात्मा को तृप्त कर स्वर्ण की भाँति
विशुद्ध कर देती है। साधना के इस सोपान के उपरान्त वह स्थिति ब्रातो है जब प्रेम
की तन्मयता में पूर्ण विभोर होकर ब्रात्मसमर्पण के द्वारा उन्हें मिलन के सुख की
ब्रनुभूति प्राप्त होती है। इस प्रकार मीरा की भिक्त ब्राक्षरण से प्राहुर्भूत प्रेमासिक्त
बनकर दो रूप धारण करती है—विरहानुभूति ब्रौर मिलन सुख। विरह उनकी
साधना है ब्रौर मिलन ध्येय। दोनों उनके जीवन की प्रत्यक्षानुभूतियाँ हैं, ब्रातः दोनों
ही पक्षों के चित्रण बड़े ही सजीव तथा श्रेष्ठ हैं।

मीरा की विरहानुभूति—माधुर्य उपासना में विरह की तीव्रता उक्कट भिक्त की कसौटी है। मीरा के काव्य की सफलता उनकी तीव्र विरहात्मक स्वभा-वोक्तियों में निहित है। श्रपने उस वियुक्त प्रियतम से मिलने की उन्हें लगन है जो उनका प्रारा है, जिस पर उनका जीवन निर्भर है, जिसकी प्रतीक्षा में रात्रि की नीरव घड़ियों को वे श्रांखों में व्यतीत करती हैं—

> सखी मेरी नीद नसानी हो। पिय को पंथ निहारत सब रैन बिहानी हो।।

सम्पूर्ण संसार सुप्तावस्था में है, पर उनकी विरहिर्णी आ्रात्मा किसी की याद की टीस में आँसुओं की माला पिरोती रहती है। रात्रि के एक-एक पल तारे गिन-गिनकर कटते हैं—

> विरिहन बैठी रंगमहल में मोतियन की लड़ पोवे। एक विरिहन हम ऐसी देखी श्रॅसुवन की माला पोवे॥ तारा गिरा गिरा रैसा विहानी सुख की घड़ी कब श्रावे। मीरा के प्रभु गिरिधरनागर मिलके बिछुड़ न जावे॥

विरह की इस कातरता के साथ ही उनकी दृढ़ता भी दार्शनिक है। प्रेम के

मार्ग में लोक-लज्जा तथा मर्यादा का श्रवरोध कुछ मूल्य नहीं रखता। प्रेमदीवानी मीरा ने श्रपने श्रमर सुहाग की घोषणा सम्पूर्ण संसार के विरोधों से टक्कर लेकर की। जब पंथ पर पग बढ़ा दिये तो लोक-लज्जा कैसी ?—

मन हरि सूँ जोरचो हरि सूँ जोर सकल सूँ तोरचो।
नाचन लगी जब घूँघट कैसो लोक लाज तिनका ज्यूँ तोरचो।।
नेकी बदी हू सिर पर धारी मन हस्ती ग्रंकुश दे मोरचो।
मीरा सबल धएगी के सरएो कहा भये भूपित मुख मोरचो॥
ग्रपने सबल धनी की शरए। में जाकर उन्हें किस शासक का भय रह जाता है?

मीरा की साधना में पार्थिव भावनाग्रों का ग्रपार्थिव सत्ता पर ग्रारोपए। है। उनका प्रेम-पात्र संसार का पुरुष न होते हुए भी मानव है। उनके प्रति उनकी भावनात्रों में मीरा का नारी-हृदय व्यक्त है, जिनमें उनके पत्नी तथा प्रेयसी दोनों रूपों का ग्राभास मिलता है। यद्यपि ग्रपाथिव ग्रालम्बन के प्रति प्रेम का शारीरिक पक्ष कुंठित रहता है, पर मीरा के काव्य का मानसिक पक्ष भी पार्थिव क्रनुभृतियों से न्नोत-प्रोत है। उनके विरह में विप्रलम्भ शृंगार के प्रायः सभी रूप चित्रित हैं। पूर्वराग, मान, प्रवास ग्रौर करुएा-विरह के ये चारों रूप मीरा की विरह-गाथा के श्रग हैं। मीरा का पूर्वराग तथा मान वियोग-भावनः के श्रन्तर्गत श्रायेगा श्रथवा संयोग के; यह प्रक्रन भी विचारएीय है। संस्कृत साहित्य के शास्त्रों के ग्रनुसार सामीप्य श्रथवा पार्थक्य या उपस्थिति श्रथवा श्रनुपस्थिति, संयोग श्रौर वियोग-भावना की कसौटी है । पूर्वराग में मानसिक क्लेश की विद्यमानता के कारएा उसे वियोग-भावना के श्रन्तर्गत रखा गया है। परन्तु कुछ ग्राधुनिक विद्वान् पूर्वराग के वियोग को मानने के लिए तैयार नहीं है। उसके अनुसार योग के पश्चात् ही वियोग सम्भव हो सकता है। पूर्वराग तो प्राप्ति के पहले की ग्रिभिलाषामात्र है। पार्थिव श्रृंगार के प्रत्यक्ष योग के साथ तो इस प्रकार की भावना मान्य हो भी कैसे सकती है, परन्तु अपार्थिव श्रृंगार में तो प्रेमानुभूति का स्रारम्भ ही विरहमूलक होता है। स्रालम्बन के नैसर्गिक रूप का ब्राकर्षरा, रागात्मक ब्रनुभूतियों का स्रष्टा होता है तथा इसी प्रथमाकांक्षा का प्रस्फूटन रागजन्य ग्रनेक सूक्ष्मानुभूतियों के सोपानों से होकर उस चरमावस्था पर पहुँचता है जहाँ प्रेमी अपने प्रियतम में लय होकर अपने अस्तित्व का पार्थक्य पूर्णतया भूल जाता है। इस प्रकार मिलन माधुर्य साधना का अन्तिम सोपान है तथा पूर्वराग प्रथम । श्रपायिव के प्रति पूर्वराग में विरह-भावना के ग्रंकुर फूटते हैं, जिसका उल्लास साधक के सम्पूर्ण जीवन पर छा जाता है। सूरदास की विरहिग्गी के ये शब्द इस तथ्य को पूर्णतया प्रमास्पित करते हैं-

मेरे नैना विरह की बेल बई।

मीरा के पूर्वराग में भी ग्राभिलाषा के प्रथम ग्रंकुर दिखाई देते हैं। कृष्ण के रूप के प्रति ग्राकित होकर वह उनको ग्रपनत्व की सीमा में बाँधकर ग्रपना बना लेना चाहती है। प्रेमभावना के उदय के साथ विरह स्वतः ही ग्रा जाता है। प्रेम ग्रौर विरह सहगामी हैं। कृष्ण के रूप का ग्राकर्षण एक ग्रभाव बनकर उनके जीवन पर छा जाता है, ग्रौर सम्पूर्ण जगत् के विरोध का सामना करते हुए वह उसके प्रति प्रेम की घोषणा करती हैं—

नैगां लोभी रे बहुरि सके नींह स्राय।
कम-रूम नखसिख सब निरखत ललिक रहे ललचाय।।
लोक कुटुम्बी बरज बरजहीं बितयाँ कहत बनाय।
चंचल निपट स्रटक नहीं मानत पर-हथ गये बिकाय।।
भलो कहाँ कोई बुरी कहाँ मैं सब लई सीस चढ़ाय।
मोरा प्रभु गिरिधरलाल बिनु पल भरि रहो न जाय।।

—कृष्ण के रूप के प्यासे नेत्र उनके रूप के वश में होकर फिर स्वतन्त्र नहीं हो पाये। कृष्ण के रोम-रोम तथा नल-सिख के सौन्दर्य के दर्शन कर वे उन्हीं को एक बार फिर देख लेने को आकुल हो रहे हैं। लोक-लज्जा की भावना उन पर नियन्त्रण करने का प्रयास करती है, पर वे तो पराये हाथों बिक गयी हैं। श्रव चाहे कोई अच्छा कहे या बुरा, वे कृष्ण के प्रेम की प्राप्ति के लिए बड़े-से-बड़ा मूल्य चुकाने को प्रस्तुत हैं। गिरधरलाल की अनुपस्थित में एक पल व्यतीत करना भी उनके लिए असहा हो रहा है। ऐसी स्थित में यह स्पष्ट है कि मीरा के पूर्वराग में प्रेम का पूर्ण परिपाक है। साधारण श्रृंगार के पूर्वराग की भाति उनके पूर्वराग में गाम्भीर्य का अभाव नहीं है। यह सत्य है कि प्रवासजन्य विरह की अपेक्षा पूर्वराग का विरह तीव्रता में कम होता है, पर मीरा के अनुराग की प्रथमावस्था भी सौम्य और गम्भीर है। उनकी साधना का प्रथम अंकुर निष्ठारहित अस्थिरता तथा चंचल्य से उत्पन्न नहीं होता अपित उनके अनुराग के प्रारुभीव के मूल में ही निष्ठा है।

ईर्ध्या तथा मान इत्यादि भावनाजन्य विप्रलम्भ का उनके काव्य में पूर्ण स्रभाव है। कृष्ण के प्रति प्रेम में उनकी भावनाओं का उन्नयन है, स्रतः प्रेम के स्रवनयनकारी स्रंशों का पूर्ण स्रभाव है। जहाँ प्रेमजन्य ईर्ध्या तथा मान इत्यादि भावनाओं का गौरा चित्रए स्राभी गया है, उसका स्राधार प्रेम की प्रगाढ़ता है, स्रौर जहाँ ये भावनाएँ मूल भाव के उद्दीपन रूप में आती हैं वहाँ उन्हें वियोगजन्य मानकर उनके स्राक्षय व्यक्ति को खंडिता मानिनी इत्यादि नायिका भेदों की श्रेगी में लाना स्रनुपयुक्त होगा।

उनका प्रियतम चिर-प्रवासी है श्रौर वे स्वयं चिर-विप्रलब्धा । प्रेम के उद्भव की प्रारम्भावस्था में विरह-यातना की मधुर वेदना उनके हृदय को श्रान्दोलित कर देती हैं। शीघ्र म्राने का वचन देकर जाने वाले के म्रभाव में वे म्राकुल हो रही हैं। उनकी म्राकुल म्राकांक्षाम्रों की वेदना, तीव्रता तथा विवशता के म्रनेक सजीव चित्र उनके काव्य की विभूति हैं। म्रभी प्रेम विकास के प्रथम सोपान पर ही है। उन्हें म्रपनी भावनाम्रों का प्रत्युत्तर नहीं मिला, पर इस उपेक्षा के प्रति उनमें रोष भ्रौर ग्लानि नहीं बल्कि विवशता तथा ग्रपनत्व है।

माई म्हारी हरिहू न बूभी बात। पिंड माँ सूँ प्रारा पापी निकसि कयों नहीं जात? पाट न खोल्या मुखां न बोल्या साँभ भई परभात। स्रबोलगा जुग बीतन लागो तो काहे की कुसलात?

हरि ने उनको प्रेम का प्रत्युत्तर नहीं दिया। उनके प्रेम की उपेक्षा की मौन व्यथा का भार लिये हुए ही सन्ध्या की धूमिलता प्रभात के श्रालोक में परिशात हो गई। यदि इसी मौन में युग बीतने लगेंगे तो फिर कहाँ कुशल है ? इस उपेक्षा में एक श्राशा की किरशा है—उसका बचन, उसके दर्शन की पुनराशा।

प्रकृति के उपकरण उनकी भावनाग्रों को उद्दीप्त करते हैं। उनकी भावनाएँ उपेक्षाजन्य इस नैराश्य का समाधान मृत्यु से करना चाहती हैं। श्रभी कृष्ण के प्रति केवल प्राकर्षणमात्र है, पर मुग्धावस्था की विरहानृभूति में ही पीड़ा की पराकाष्ठा व्यंजित है—

सावन त्रावरण कर गया है रे हरि ग्रावन की ग्रास । रैन ग्रंथेरी बीजु चमकै तारा गनत निरास ॥ लेइ कटारी कंठ सारू महँगी विष खाई । मीरा दासी राम राती लालच रही ललचाई ॥

प्रेम की पुष्टि के साथ-साथ विरह की मात्रा भी अधिक होती जाती है, और विरह उनके जीवन का एक अंग बन जाता है। जीवन के साधारएतम् कार्य-व्यापारों के प्रति भी उनमें उदासीनता आ जाती है और यही विरह मानों उनके जीवन का श्रेय तथा प्रेय बनकर उन पर व्याप्त हो जाता है, और दरद की दीवानी मीरा की प्रेम-विह्वल पिपासा की तड़पन इन पंक्तियों में सजीव है—

रमैया बिन नींद न श्रावै।

विन पिय जोत मंदिर अंधियारो दीपक दाय न आवे। पिया बिना मेरी सेज अलूनी जागत रैन बिहावै॥ कहा करूँ कित जाऊँ मोरी सजनी वेदन कौन बुतावे? विरह नागन मोरी काया उसी रे लहर-लहर जिय जावे॥

उनकी बिरह-उक्तियों में उनकी श्रतृप्त ग्राकांक्षाएँ व्यक्त हैं, पर इस पिपासा

में मदिरा की आकांक्षा नहीं अमृत की स्निग्धता की कामना है, प्रियतम के लिए अपने को मिटा देने की प्रेरिणा है। श्रेमी हृदय की व्यथा की अभिव्यक्तियाँ अतिशयो-क्तिपूर्ण होते हुए भी अध्यन्त स्वाभाविक हैं। अनुभूतियों की व्यंजना के स्पर्श से अतिशयताजन्य उपहास की भावना कहीं भी नहीं आ पाई है। उनके मानिसक रोग के लक्ष्मण उनके शरीर पर दृष्टिगत होते हैं—

> पाना ज्यूँ पीली पड़ी रे लोग कहें पिड रोग। छाने लाँघन में किया रे राम मिलन के जोग।। बाबुल बैद बुलाइया रे पकड़ दिलाई म्हारी बाँह। मूरल बैद मरम नहीं जाने करक करेजे माँह।।

प्रियतम के स्रभाव में उनकी काया पीतवर्श हो गई है। लोग स्रज्ञानवज्ञ उसे पांडुरोग बताते हैं, पर उनकी पीड़ा मूर्ख वैद्य के वज्ञ की नहीं। उनकी कसक तो कलेजे में है। उनकी व्याकुल विरहिग्गी स्रात्मा की स्राकांक्षाएँ भी स्रतृप्त हैं, पर उनमें वासना का लेजमात्र भी नहीं है। उनकी एन्द्रिय स्राकांक्षाओं में भी उनकी स्रनुभूतियाँ व्यक्त हैं। इन्द्रियाँ उनकी भावनान्त्रों की परिपूर्ति की माध्यम मात्र हैं, साध्य नहीं। उनके विरह में इन्द्रियों की क्षुधा नहीं स्रपितुं भावनान्त्रों की कामना व्यक्त है। प्रिय से मिलन की जो कामना उनके हृदय में जागृत हुई है उसकी तन्मयता में उनके जीवन का एक-एक पल तड़पन में व्यतीत होता है। इस स्नाकुलता का एक ही समाधान है—प्रियतम से मिलन—

राम मिलन के काज सखी मेरे श्रागित उर में जागी रे। तलफत-तलफत कल न परत है थिरह वागा उर लागी रे॥ निसदिन पंथ निहारू पिव को पलक न पल भर लागी रे। पीव-पीव रटूं रात दिन, दूजी सुधि बुधि भागी रे॥ मीरा व्याकुल श्रति श्रकुलानी पिया की उमंग श्रति लागी रे॥

भावनापूर्ण इन उक्तियों में विरह की ग्राग्न में तपकर उनका व्यक्तित्व कुन्दन की भाँति चमकता हुन्ना दिखाई देता है, परन्तु इन भावनाग्रों की ग्रिभिव्यक्ति में उनके युवा हृदय की ग्राकांक्षाएँ प्रेम के शारीरिक पक्ष की चरम सीमा तक पहुँच गई है। भावनाविभोर नारी-हृदय पूर्ण समर्पण श्रौर लय में ही ग्रपने जीवन की सार्थकता प्राप्त करता है—

विरह विथा लागी उर श्रन्तर सो तुम श्राप बुक्तावो हो । श्रव छोड़त नहीं बने प्रभू जी हँसि कर तुरत बुलावो हो ॥ मीरा दासी जनम जनम की श्रंग से श्रंग लगावो हो ॥ मीरा की विरह-उक्तियों में सारल्य तथा स्वाभाविकता प्रधान है— बात कहू माहि बात न श्रावे नैन रहे भराई। किस विधि चरन कमल में गहिहौं सबिह श्रंग थराई।।

इन पंक्तियों की स्वाभाविकता तथा सरलता के साथ ही विरह-भावना की चरम अनुभूतियों से युक्त अतिशयोक्तियाँ भी हैं—

> मांस गले गल छीजिया रे करक रह्या गल माँहि। स्रांगुलियाँ री मूंदडी म्हारे स्रावन लागी बाँहि॥

जायसी की विरहिग्गी के संदेश में तथा मीरा की विरहिग्गी श्रात्मा की भाव-नाश्रों में कोई मौलिक श्रन्तर नहीं दृष्टिगत होता—

> पिय सो कहेउ संदेसड़ा हे भौंरा हे काग ! सो धनि बिरहे जरि मुई तेहिक धुआँ हम्ह लाग ॥

जहाँ जायसी की विश्रलब्धा नायिका काग की कालिमा द्वारा श्रपनी तिल-तिलकर सुलगती हुई ज्वाला का श्राभास दिलाना चाहती है वहीं मीरा—

> काढ़ि कलेजो मैं धरूँ रे कागा तूले जाइ। ज्याँदेसा म्हारो पित्र बसै वे देखे तूखाइ।।

इन पंक्तियों में अपने मर्माहत हृदय को प्रियतम के समक्ष विदीर्ग कराके काग का इस निष्ठुरता को आवृत्ति हारा उसकी निष्ठुरता का स्मरण दिलाती हैं।

इनकी विरह-भावनाएँ प्रकृति द्वारा उद्दीप्त होती हैं। वसन्त का उल्लास, वर्षा की मादकता, पपाहे की पी-पा तथा कोयल की कूक उनके श्रन्तर में उठती हुई कामनाओं की लहरों को उद्देलित कर उनके हृदय में मन्थन उत्पन्न कर देती हैं।

मतवाले बादल श्रा गये, परन्तु वह भी हरि का संदेश न लाये। वर्षा की सूनी रातों में एकाकिनी भावनाएँ तड़प रही हैं —

मतवारे बादर ब्राये रे हिर के सनेसो कबहु न लाये रे। दादुर मोर पपइया बोले कोयल सबद सुनाये रे। कारा ब्रंधियारी बिजरी चमके विरिहिश्णि श्रति डरपाये रे।। गाजै बाजै पवन मधुरिमा मेहर श्रति ऋड़ लाये रे। कारी नाग विरह श्रति जारी मीरा मन हिर भाये रे।।

एक स्रोर वर्षा की नीरव रजनी में उनकी स्रधीरता श्रांसूबनकर बरस पड़ती है-

बादल देख भरी हो स्याम में बादल देख भरी।
तो दूसरी श्रोर वसन्त का उल्लास श्रौर होली का श्रनुराग उनके श्रभाव को
श्रौर भी तीव्र बना देता है। सारा संसार राग-रंग में मस्त है, परन्तु मीरा की वेदना
सबके उल्लास श्रौर श्रानन्द के बीच श्रौर भी बढ़ गई है-—

होली विया बिन मोहि न भावे घर श्रांगन न सुहाय।

दीपक जोय कहा करूँ हेली पिय परदेस रहावे। सूनी सेज, जहर ज्यूँ लागे सुसक-सुसक जिय जावे॥

रात्रि की नीरवता तथा निस्तब्धता में पपीहे की पी-पी उनकी सुप्त वेदना को जाग्रत कर देती है थ्रौर प्रिय की दिस्मृत चेतना की मादकता उसके स्वर की करुणा से फिर वेदना बनकर उन्हें थ्राकुल बना देती है। वह कहती हैं—

रे पपइया प्यारे कब को बैर चितारचो । मैं सूती छी श्रपने भवन में पिय-पिय करत पुकारचो । दाध्या ऊपर लूग लगायो हिवडो करवत सारचो ॥

— प्यारे पपीहे कब का बैर चुकाया तुमने, उनकी स्मृति में लीन मैं ग्रपने भवन में सो रही थी, श्रपने स्वर की करुगा से तुमने मानो जले हुए स्थान पर नमक छिड़ककर हृदय में करवत की-सी टीस उत्पन्न कर दी है।

पपीहे के पी-पी का स्वर सुन उनके हृदय में जो पुण्य ईर्घ्या-भाव उत्पन्न होता है वह ग्रनुपम है—

चोंच कटाऊँ पपइया रे ऊपर कालरि लूल।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

पिव मेरा मैं पीव की रे; तू पिव कहे से कूरा।

—में प्रियतम की हूँ, वे मेरे; तू उनका नाम लेकर पुकारने वाला कौन है ?

एक पद में बारहमासा का वर्णन भी मिलता है । प्रकृति का कोई उपकरण
विरिहिणों के लिए सुख का सन्देश लेकर नहीं श्राता । मीरा प्रतीक्षा करते-करते थक
गई हैं । ज्येष्ठ की भयंकर उष्णता में पक्षी दुःखी हो रहे हैं । वर्षा में भी मोर, चातक
तथा कुरले प्रतीक्षा करते हुए श्राशा में उल्लिसित हैं । शरद, शीत, हेमन्त, वसन्त
सभी ऋतुश्रों में प्रकृति में निर्माण श्रौर विकास हो रहा है, पर मीरा, चिर-विरिहणी
मीरा की श्राशा-प्रतीक्षा बनकर उनके जीवन में व्याप्त हो रही है—

काग उड़ावत दिन गया बूभूं पंडित जोसी हो। मीरा विरहिए। व्याकुली दरसए। कब होसी हो?

श्रपाणिव कृष्ण के प्रति उन्नयनित उनकी मानवीय तथा नारी-भावनाश्रों की श्राकांक्षाएँ जिन व्यथा-भरे श्रश्नींसचित स्वरों में व्यक्त हुई हैं वे श्रनुपम है। उनकी विकल भावनाश्रों की प्रेरणा वासना की लोलपता तथा ऐन्द्रिय लिप्सा में नहीं बल्कि उन विह्वल श्रनुभूतियों में है जिनका प्रभाव श्रत्यन्त शोधक है। श्रालम्बन की श्रपाथि-वता के कारण उनके विरह में व्यक्त लौकिक श्राकांक्षाश्रों की श्रतृष्ति की वेदना श्रनुभूतिजन्य है। पल-पल प्रतीक्षा करती हुई चिर-विरहिणी मीरा का चित्र उनकी इस प्रकार की श्रनेक पंकतियों में साकार हो जाता है—

तुम देख्या बिन कल न परत है जानित मेरी छाती। ऊँची चढ़-चढ़ पंथ निहारूँ रोय-रोय ग्रँखियाँ राती॥

श्रथवा

म्राकुल व्याकुल फिर्लं रैन दिन विरह कलेजो खाय। कहा कहूँ कछु कहत न भ्रावै मिलकर तपत बुक्ताय॥

× × ×

दिवस न भूख नींद नींह रैना । मुख सू कथत न श्राव वैरा।।

संयोग वर्णन—जैसा कि पहले कहा जा चुका है, माधुयं भाव तथा शृंगार भावना में केवल आलम्बन का अन्तर है। यों तो साधारण शृंगार का मूल प्रेम ही होता है, कामुकता और लोलुपता नहीं; परन्तु पाधिव के प्रति शृंगार में प्रेम-हीन कामुकता असम्भव नहीं है चाहे वह चित्रण रसाभाव अथवा शृंगाराभास मात्र ही क्यों न हो। शृंगार बिना प्रेम के सर्वथा नीरस है। परन्तु प्रेम बिना शृंगार के भी सभी रसों का सार है। इसी कारण स्वकीया का प्रेम ही सच्चा प्रेम माना गया है, तीवता और उत्कटता की दृष्टि से यद्यपि परकीया का प्रेम ही अधिक प्रभावशाली होता है, पर स्वकीया की भावनाओं की परिष्कृति और संस्कार प्रेम के सर्वोत्कृष्ट रूप हैं।

कृष्ण के प्रति मीरा का प्रेम स्वकीया का प्रेम हैं। उनके आलम्बन प्रेम के अवतार बजनायक कृष्ण हैं। कृष्ण की अपायिव सत्ता के समक्ष उन्होंने अपने हृदय की सारी अनुभूतियाँ बिखेर दों, तथा जीवन के कृचले हुए स्वप्नों को अपनी अद्भुत साधना के बल से आत्मा के परिष्कार में परिवर्तित कर अपनी अनुभूतियों में सत्य कर लिया। स्वप्न को सत्य में परिवर्तित कर उन्होंने कृष्ण के प्रति ही अपनी सब भावनाएँ काव्य और संगीत में बिखेर दों। उनके नारी-हृदय ने कृष्ण का वरण पति रूप में किया। मीरा के प्रेम में विशुद्ध पत्नी-रूप का आभास मिलता है। उनकी भावनाओं में परकीया की-सी तीवता तथा उत्कटता अवदय है; पर उसमें मद नहीं, स्निष्यता है। कविवर देव के शब्दों में परकीया उपपित के प्रेम में अपने व्यक्तित्व को औटाकर खोवे के समान कर देती है। इस प्रकार उसके प्रेम में रस तो अवदय अधिक हो जाता है, परन्तु वह अवगुण करता है। इसके विपरीत स्वकीया का प्रेम दूध की तरह सात्विक तथा लाभप्रद होता है।

मीरा का प्रेम भी ऐसा ही सात्विक श्रौर शोधक है। उनकी भावनाश्रों में जहाँ एक श्रोर उत्कट श्रृंगारिक श्रनुभूति का व्यक्तीकरए है वहीं दूसरी श्रोर पत्नी के पूर्ण समर्पए तथा विनय श्रौर संकोच भी व्यक्त हैं। वह उनके चरएों की विनम्न बासी है, उनके साथ कीड़ा की श्रीभलाषिएी मात्र, शोख श्रौर चंचल नायिका नहीं। वह उनकी बिन-मोल चेरी है, उनके चरएों की वासी है—

मीराके प्रभुहरि ग्रविनासी चेरी भई बिन मोल।

ग्रथवा

दासी मीरा लाल गिरधर चरण कंवल ५ सीर।

उनकी साधना में श्रृंगार-भावना प्रधान है। विरह अनुभूतियों पर पहले प्रकाश डाला जा चुका है। इनके श्रृंगार का संयोग-पक्ष उतना सबल नहीं जितना वियोग-पक्ष । यद्यपि दोनों ही उनके जीवन की अनुभूत भावनाएँ थीं, परन्तु विरह की तीव्रता की पराकाष्ठा पर संयोग की आकांक्षाएँ उत्पन्न होती हैं। परन्तु इस आकांक्षा में एन्द्रिय उपभोग की वासना का रंग नहीं है। उनके द्वारा चित्रित संयोग-भावनाओं को दो भागों में विभाजित किया जा सकता है—एक रूप-वर्णन और दूसरा मिलन ।

रूप वर्णन — कृष्ण के श्रनिर्वचनीय नैसर्गिक सौन्दर्य तथा उनके हृदय के भावों के बीच एक सामंजस्य उत्पन्न हो गया है तथा कृष्ण के रूपजन्य मानसिक श्रानन्द की श्रनुभूति से वे श्रोत-श्रोत हैं।

उनके रूप राग में व्यक्तिगत भावना ही प्रधान है। कृष्ण के रूप के प्रति भावगत सामंजस्य की ही प्रधानता है। उनके गीतों के एक-एक शब्द में उनकी इन भावनाओं की ब्यंजना है—

## या मोहन के मैं रूप लुभानी।

सुन्दर वदन कमल दल लोचन बाँकी चितवन मन्द मुस्कानी।। कृष्ट्या के प्रति मीरा की भावनाओं में श्राकर्ष्या है जो उनके प्रेम के प्रस्फुटन में सहायक होती है।

इनके स्रतिरिक्त परम्परागत उपमानों के परिगरान के रूप में श्रीकृष्ण का सौन्दर्य स्रंकित है जैसे---

कुंडल की ग्रलक-भलक कपोलन पर छाई।
मनों मीन सरवर तिज मकर मिलन ग्राई।।
कुटिल भकुटि, तिलक भाल, चितवन में टोना।
खंजन ग्रह मधुप मीन भूले मृग छौना।।

मिलन—मीरा द्वारा चित्रित मिलन के दृश्यों में मानसिक पक्ष प्रबल तथा शारीरिक पक्ष कुंठित है। उनके ग्रालम्बन की ग्रपायिवता के कारण उनकी कामनाएँ संस्कृत तथा परिशोधित हो ग्रतीन्द्रिय बन गई हैं। उनकी मिलन-कामना में उनके हृदय के स्वप्न व्यक्त हैं।

वासनाश्रों के संस्कार ने उनकी एन्द्रिय इच्छाश्रों की स्वाभाविकता को विकृत नहीं होने दिया है यह सत्य है, परन्तु मीरा की भावना में नैसर्गिक सत्ता के प्रति भी मांसलता है। हाँ, उनकी भावनाश्रों की प्रगाइता में मांसल स्थूलता गौए। श्रवदय पड़ जाती है। उदाहरश के लिए---

पंचरंग चोला पहिन सखी में भिरमिट खेलन जाती। भुष्मुट में मोहे क्याम मिलेंगे खोल मिलूं तन गाती॥

श्राध्यात्मिक रूपकों के श्रावरए में उन पंक्तियों की स्वभावोक्तियों को हम चाहे जितना छिपाने का प्रयास करें, पर इनको श्रभिधात्मक रूप में ग्रहरण करना ही मीरा के नारीत्व के प्रति न्याय होगा।

इस प्रकार की शारीरिक ग्रभिव्यक्तियों की ग्राकांक्षाएँ भावावेश की पराकाष्ठा पर ही ग्रंकित हैं। लोक-लज्जा तथा कुल की मर्यादा के त्याग के पश्चात् उनकी कामना की चरम सीमा ग्राती है—

पिव के पलेंगा जा पौढ़ें गी मीरा हिर रंग राचूंगी।
नैतिकता के प्रेमी को इसमें अक्लीलत्व दोष दिखाई देता है, तथा आस्थावान्
अपनी आस्था की नींव हिलाकर मीरा के काव्य में व्यक्त इस मांसलता के सौन्दर्य को आध्यात्मिकता के आरोपए द्वारा मिटा देना चाहता है। पर इन पंक्तियों में न तो उपभोगप्रधान चेष्टाएँ हैं और न रसहीन आध्यात्मिकता। इनमें तो केवल मीरा के भावुक नारी-हृदय के चरम विकास का चित्रए है।

श्री बजरत्नदास जी मीरा की इस पंक्ति पर उठे हुए आक्षेप का उत्तर इस प्रकार देते हैं—क्या श्री गिरधर कोई सांसारिक पुरुष थे, जिन्हें लेकर ऐसी भद्दी बातें कही गई हैं ? यह तो केवल मूर्तिमात्र है।

× × ×

ब्राक्षेपकर्त्तात्रों ने यह भान सोचा कि मीराबाई श्रपने पिय की बित्ते भर की पलंगड़ी पर किस प्रकार जा पौढ़ेंगी।

मीरा की इन भावनाओं को अनुचित, अनिधकार या व्यभिचार कहना उनके नारीत्व का अपमान करना है, परन्तु इस प्रकार की भावनाएँ किसी साकार व्यक्तित्व की कल्पना के अभाव में केवल गिरधर की मूर्ति के प्रति व्यक्त की जा सकती हैं, ऐसा कहना भी उपहासप्रद है। मीरा के प्रेम में निखरी हुई कामनाओं का आलोक है, और इस प्रकार के संकेत उन कामनाओं की अभिव्यक्ति के साधनमात्र हैं।

उनके संयोग-वर्णन में यौवन की उच्छृ खलता नहीं, एक सद्गृहस्थ नारी का मार्ववपूर्ण प्रेम है। वे श्रभिसार के लिए ग्रमावस्या की रात्रि में बाहर नहीं निकलतीं। उनके प्रेम का स्वरूप इतना पूर्ण है कि उन्हें किसी का भय नहीं, वे घोषणा करके कहती हैं—

जाके सिर मोर मुकुट मेरो पित सोई।
— ग्रौर ग्रपने इस पित के प्रति भावनाग्रों की ही नहीं कर्तव्यों की परिपूर्ति

भी करती हैं। उनमें प्रेम का उल्लास है, पर संयत। भावनाओं के प्रबल बेग को रोक सकने में असमर्थ होने के कारण उनके लौकिक व्यवहार यद्यपि पूर्ण असंयत हो जाते हैं, पर प्रेम के क्षेत्र में उनके कार्य-कलाप मर्यादा की सीमा का उल्लंघन नहीं करते। उनके प्रेम में विविध नायिकाओं के असंयत किया-कलाप नहीं अपितु पत्नी की मार्वव-युक्त आकांक्षाएँ हैं, उदाहररणार्थ—

साँभ भये तब ही उठि जाऊँ भोर भये उठि ब्राऊँ। रैन दिना वाके संग खेलूँ दूर से दूर जाऊँ॥

— इन पंक्तियों में छिपी हुई ध्विन यद्यपि उनकी कामनाओं की प्यास को पूर्ण रूप से अभिव्यक्त कर देती है, परन्तु यह कोई ऐसी वस्तु नहीं जिसके आधार पर मीरा का प्रेम उच्छृ खल तथा असंयत ठहराया जा सके। उनकी उक्तियों में पत्नी के कर्तव्यशील तथा रूमानी दोनों ही अंश व्यक्त हैं। अपनी अभिलाषाओं की परिनृष्टित वह अपने पित से करवाना चाहती हैं जिनकी वे दासी हैं—

श्रव छोड़त नहीं वने प्रभूजी हंसि कर तुरत बुलावो हो । मीरा दासी जनम जनम की श्रंग से श्रंग लगावो हो ।।

परन्तु इस श्रतृत्ति को स्थूल रूप में ग्रह्मा करना मीरा के प्रति श्रपराध होगा। उनके इस प्रकार के पदों में उन्मुक्त रोमांस नहीं स्थायित्व है। उनका प्रम्मय निवेदन-संयत श्रौर गाईस्थिक है। स्त्री की प्रवृत्ति में ही वह श्रसंयत उच्छृ खलता नहीं जो पुरुष में होती है, श्रतः एक तो इस कारम श्रौर कुछ श्रंशों में सामाजिक वन्धनों के का ग्रा उसे श्रपने श्रसंयत उद्गारों को श्रपने ही तक सीमित रखना पड़ता है, परन्तु यह बन्धन लौकिक प्रम्यय की स्वीकृति में ही कुछ मूल्य रखते हैं। मीरा के श्रपायिव प्रेम का तो प्रादुर्भाव ही सामाजिक बन्धनों तथा लोक-मर्यादा की भावना को कुचलकर हुश्रा था, परन्तु श्रालम्बन की श्रपायिवता के प्रति उद्गारों में भी स्वकीया भावनाएँ ही ब्यक्त हैं।

मीरा ने अपनी अतृप्त आकांक्षाओं को श्री गिरधरनागर के चर्गों में उँडेल-कर उनका पूर्ण परिष्कार कर लिया था। उनकी कामनाएँ संस्कृत होकर अतीन्द्रिय बन गई थीं, और उनका नारी-हृदय विश्वास और साधना की कसौटी पर निखरकर नैसर्गिक। परन्तु अपाथिव के कि प्रग्य निवेदन के स्पन्दन के मूल में प्रच्छन्न रूप में उनकी अतृप्ति ही व्यक्त है, जिसकी संस्कृत तथा शोधक भावनाएँ पदों के रूप में शाश्वत बन गई हैं। कामना के परिष्कार के उदाहरग्रस्वरूप उनका यह पद लोजिए—

राएग जी में तो साँवरे रंग राती।

जिनके पिया परदेस बसत हैं लिख-लिख भेजत पाती। मेरा पिया मेरे हृदय बसत है यह सुख कह्यो न जाती।। भूठा सुहाग जगत का री सजनी, होय होय मिट जासी।
में तो एक श्रविनासी बर्लेंगी, जाहे काल नहीं खासी।।
श्रौर तो प्याला पी पी माती में विन पिये मदमाती।
ये प्याला है श्रेम हरी का, में छकी रहूँ दिन राती।।
मीरा के प्रभु गिरधरनागर, खोल मिली हरि से नाती।
राएगाजी में तो .......।

विरह मीरा की अनुभूत भावना थी, पर संयोग केवल आकांक्षित । आलम्बन की अपायिवता के कारए इस आकांक्षा की मानसिक पूर्ति ही सम्भव थी, अतः संयोग की चेष्टाओं, कार्य, व्यापारों इत्यादि का अनुभव तथा उन्नयन उनके लिए असम्भव था, उनकी आत्मा ने मानसिक प्रेम विभोरता के अतृष्त क्षरों का अनुभव किया था। उनकी रागानुरागाभिक्त के इतिहास का आरम्भ आकर्षराजन्य संयोग-भावना से होता हैं। स्वप्न में वे अपने अपाथिव प्राय के इतिहास का प्रथम पृष्ठ आरम्भ करती हैं—

माइ म्हाँने सपने में बरी गोपाल ।
राती पीती चुनरी थ्रोढ़ी मेंहवी हाथ रसाल ।
मीरा के प्रभु गिरघरनागर करी सगाई हाल ॥
अपने मनोवांछित वर से थ्रनुरक्ति की घोषणा वे निर्भय शब्दों में करती हैं—
में थ्रपने सेंगा संग सांची।

ग्रब काहे की लाज सजनी परगट ह्वं नाची। दिवस भूख न चैन कबहूँ नींद निसि नासी॥ प्रियतम के रंग में रंजित होकर उनकी कामना विकास के ग्रग्न सोपान के लिए मचलती है, ग्रौर एक नारी का सरल हृदय पुकार उठता है—

> मोरी गलियन में त्रावों जी घनश्याम। पिछवाड़े त्राये हेला दीजो, ललिता सखी है म्हारो नाम॥ पैयाँ परत हूँ, विनती करत हूँ, मत कर मान गुमान। मीरा के प्रभु गिरधरनागर, तोरे चरन में ध्यान॥

भ्रपाधिव के प्रति इन पाधिव भावनाओं में उनके नारी-हृदय का स्पन्दन है। भावना आगे बढ़ती है। मन में बसे गिरधर गोपाल के आकर्षण के प्रति वे केवल मुग्ध ही नहीं हैं, श्रपने प्रेम का उन्हें श्रभिमान है और प्रियतम पर मानो श्रहसान जमाती हुई वे कहती हैं—

> तेरे कारण स्याम सुन्दर सकल लोगा हॅसी। कोई कहे मीरा भई बावरी कोई कहे कुल नसी। कोई कहे मीरा दीप भ्रागरी नाम पिया सूँ रसी।।

इस प्रकार श्राकर्षएा, श्रासिक्त, तन्मयता तथा विह्वलता के विविध सोपानों को पार करती हुई उनकी श्रनुभूतियाँ मानसिक उन्नयन की वह श्रवस्था ग्रहएा करती हैं, जहाँ िय ग्रौर प्रियतम का तादात्म्य हो जाता है, ग्रणु विराद में लय होकर श्रपने श्रस्तित्त्व को भूल जाता है। लोकलाज, कुल-मर्यादा सब कुछ भूल, ग्रात्मविभोर हो श्रात्मा गा उठती हैं—

घट के पट सब खोल दिये हैं, लोकलाज सब डार रे। होली खेल प्यारी पिय घर श्राये, सोई प्यारी पिय प्यार रे।। इस प्रकार गगन-मंडल पर लगी हुई प्रियतम की शय्या उनके लिए पूर्ववत् श्राकाश-कुसम नहीं रह जाती। शूलों की शय्या की वेदनायुक्त तड़पन उनकी निद्रा का व्याघात नहीं करती—

शूलो ऊपर सेज हमारी किस विधि सोना होय ? गगनमंडल पर सेज पिया की किस विधि मिलना होय ? बल्कि प्रियतम में लय होकर उनकी भावनाएँ गा उठती हैं—

हम बिच तुम बिच अन्तर नाहीं जैसे सूरज धामा।

मीरा की काव्य कला—हिन्दी में गीतिकाव्य परम्परा का इतिहास बहुत प्राचीन है। हिन्दी साहित्य के प्रारम्भ काल में ही जब साहित्यिक अपभ्रंश साधारण जनता की भाषा में परिणित हो रहा था, बौद्ध धर्म के सिद्ध आचार्यों ने मत के प्रचारार्थ गीतों की रचना की थी। इन पदों में प्रथम पंक्ति की आवृत्ति के लिए टेक का अभाव था। इन गीतों की रचना रागबद्ध है, परन्तु भाषा के अपरिष्कार तथा प्रवाहहीनता और विषय की दुरूहता तथा नीरसता के कारण ये न तो सरस हैं और न गय। ये अधिक मात्रा में व्यंग्यात्मक, वर्णानात्मक तथा उपदेशात्मक हैं जहाँ कुछ अनुभवपूर्ण उदगार हैं उनमें साम्प्रदायिक पक्षपात की भावना ही प्रधान है। नाथपंथी साधुओं ने भी अपने मत के प्रचार के लिए अनेक गीतों की रचना की। तदनन्तर इस पद-परम्परा को महाराष्ट्र के कवियों तथा उत्तरापथ के संत कवियों ने थोड़े-बहुत परिवर्तनों के साथ प्रचलित रखा। इनके पदों में ज्ञानात्मक उपदेश तथा दार्शनिक सिद्धान्तों की विवेचना की ही प्रधानता है। शुद्ध भावना तथा स्वानुभूतियों की अभिव्यक्ति इन रचनाओं में बहुत कम है।

नीरसता, भाषा की विकृति तथा उपदेशात्मक प्रचारों के दोषों से रहित, शुद्ध भावनाओं की अभिव्यक्ति तेरहवीं शताब्दी में रचित जयदेव की संस्कृत रचना भीत गोविन्द' में मिलतो है। इसके अनन्तर पन्द्रहवीं तथा सोलहवीं शताब्दी में मैथिली में विद्यापित, गुजराती में नरसी मेहता तथा बंगला में चंडीदास इत्यादि भावुक कवियों के गेय पदों की रचना की। हिन्दी में कृष्ण काव्य धारा के कवियों ने अपने उपास्य

के लीला रूप के विभिन्न श्रंगों को श्रपनी साधना का प्रेय बनाकर संगीतबद्ध पदों की रचना की ।

मीरा ने भी श्रपनी श्रन्तर्मुखी श्रनुभूतियों की श्रभिव्यक्ति के लिए मुक्तक परम्परा की पद-शंली का अनुसरण किया। उनके काव्य में बौद्धिक तत्व का प्रायः पूर्ण श्रभाव है, श्रतः उनकी भावनाश्रों का स्रोत उल्लास तथा वेदना के रूप में काव्य श्रौर संगीत में फूट पड़ा है श्रौर भाषाश्रों के चरमोत्कर्ष की श्रभिव्यक्ति संगीत प्रधान गीतिकाव्य में ही सफलतापूर्वक सम्भव हो सकती है। छन्दों तथा मात्राश्रों के बन्धन में भावनाश्रों को बाँध सकने में श्रसमर्थ, भावुक भक्तों तथा कवियों ने मुक्त पदों में ही श्रपनी श्रनुभूतियों का चित्रण किया है। दूसरे कवियों की श्रनुभूतियों का व्यक्तीकरण राधा तथा गोपियों के माध्यम से हुश्रा है, परन्तु मीरा के पदों में उनकी श्रपनी व्यथा व्यक्त है, यही कारण है कि वे श्रधिक सजीव तथा प्रभावपूर्ण है। इनमें गिरधर गोपाल के प्रति उनकी पागल श्राकांक्षाश्रों का स्पष्ट श्राभास मिल जाता है।

मीरा के पदों में उनके आभ्यंतरिक भावों का पूर्ण प्रकाशन है। उनके व्यक्तित्व की स्पष्ट छाप इन पदों में व्यक्त है। उनके जीवन के आभ्यन्तर तथा बाह्य दोनों हो पक्षों की छाया इन गीतों में मिलती है। कृष्ण के सौन्दर्य के प्रति आकर्षण, उसका विकास और तद्जन्य मानसिक तथा शारीरिक यातनाश्रों का प्रदर्शन अनेक वर्णनों द्वारा किया गया है। मानसिक यातनाश्रों के उपरान्त अभीष्ट मिलन के सुख की अभिव्यक्ति है।

मीरा के पदों में अनुभूतियों की तीव्रता तथा गहनता है, पर अनेकता नहीं। उनके काव्य की सरसता में (अनेकरसता) का अभाव खटकता है। उनके जीवन में एक ही भाव है और एक ही रस। मधुर भावनाजन्य आनन्द तथा विषाद की कितपय भावनाएँ उनके जीवन में व्याप्त हैं। उन्हों की आवृत्ति उन्होंने बार-बार अनेक पदों में की है। मानवमात्र के हृदय की कोमल अनुभूतियाँ अपनी असीम महानता तथा गाम्भीयं के साथ मीरा की सीमित अनुभूति भावनाओं में बँधकर एकरस हो गई हैं। परन्तु इस पुनरावृत्ति में नीरसता नहीं आने पाई है। अनुभूतियों तथा भावपक्ष की प्रधानता से साधाररातम उक्तियाँ भी माधुर्य भाव से आत-प्रोत हैं।

सरलता, ग्राम्भीर्य तथा स्वच्छन्दता श्रादि उनके काव्य के मुख्य गुरा हैं। स्वच्छन्दता तथा उच्छू खलता माधुर्य भाव की श्रिभिव्यक्ति में प्रायः साथ-साथ श्राती हैं। जहाँ भावनाएँ उन्मुक्त हुई, श्राकांक्षाएँ उच्छू खल होकर श्रसंयत हो जाती हैं, पर मीरा के काव्य में स्वच्छन्दता होते हुए भी श्रुंगारिक श्रसंयत भावनाश्रों का श्रभाव है। यह उनके काव्य की सबसे बड़ी सफलता है, क्योंकि उनके प्रेम के इसी निर्मल रूप के द्वारा उनके व्यक्तित्व के निर्माल्य तथा श्रसाधारएत्व के प्रति धारणा बनती है। उनकी पारलौकिक भावनाश्रों के संसार की नींव सांसारिकता के स्यूह को

ढहाकर खड़ी होती है, जहाँ सामाजिक बन्धन तथा नैतिक श्रृंखलायें प्रेम के एक भटके से शिथिल होकर उनको स्वच्छन्द बना देती हैं। जीवन की यही स्वच्छन्दता उनके पदों में भी व्यक्त है।

मीरा के भाव भी गहन थ्रौर गम्भीर होते हुए ग्रत्यन्त सरल हैं। ग्रलंकारों के भार से लदे पदों के परिधान में छिपे भावों में कला-प्रियता तथा कृत्रिम सौन्दर्य वा ग्राकर्षण चाहे हो, परन्तु उस कृत्रिमता की तुलना मीरा की सरल स्वभावोक्तियों के कोमल सौन्दर्य के समक्ष नहीं ठहर सकती। उनकी किवता का सौन्दर्य उस स्वच्छन्य प्रामवाला के कोमल परन्तु स्वस्थ सौन्दर्य के समान है, जिसके जीवन में न कोई ग्रंथियाँ हैं न ग्राडम्बर, विकास के प्रवाह में जिसने कोई ग्राडम्बर नहीं देखा, किसी विषमता की पर्वाह नहीं की। कोमल कल्पना की ग्रालम्बन, इस बाला की जिस प्रकार कृत्रिम सौन्दर्य प्रसाधनों के ग्राडम्बर से ढकी हुई महिला से तुलना नहीं की जा सकती, उसी प्रकार मीरा की कोमल ग्रन्भूतियों से भरे हुए काव्य की तुलना ग्रलंकारों तथा छन्दों के बल पर ही सुन्दर लगने वाले काव्य से करना उपहासप्रद है। परन्तु यह एक स्मरणीय तथ्य है कि सरलता तथा स्वच्छन्दता में ग्रामीणता ग्रौर खुरदरापन नहीं है, उसमें स्वच्छन्द मृगी की ग्रल्हड़ता तथा भोलापन है, ग्रनुभूतियों के ग्रावेग का संगीत है पर संयत, संस्कृत तथा परिष्कृत प्रेम का उत्साह है, भावों की इस सरिता की चंचल उमियाँ हिन्दी साहित्य के विशाल सागर में ग्रपना पृथक् तथा महत्त्वपूर्ण ग्रस्तित्व रखती हैं।

श्रलंकार—मीरा के काव्य का कलापक्ष प्रायः नगण्य है। मीरा सर्वप्रथम एक भक्त थीं। उनके नारी-हृदय की श्रद्धा तथा ग्रास्था श्रनुभूतियों द्वारा ही प्रस्फुटित हुई है। काव्य में उनका परिगणन भाषा में व्यक्तीकरण तथा भावों की गहनता के कारण ही किया जा सकता है। वे स्वतः एक कलाकार नहीं थीं, कला की साधना को लक्ष्य बनाकर उन्होंने ग्रपने पदों की रचना नहीं की, परन्तु भावोत्तेजन की स्पष्ट ग्रिभिव्यक्ति की चेष्टा में यत्र-तत्र ग्रलंकारों की योजना स्वतः हो गई है। दूसरे ग्रलंकारों की ग्रपेक्षा रूपक का प्रयोग वहुत हुन्ना है। श्री परशुराम चतुर्वेदी जी ने मीरा द्वारा प्रयुक्त ग्रनंक ग्रलंकारों के नाम दिये हैं जिनमें रूपक, उपमा, उत्प्रेक्षा, ग्रत्युक्ति तथा श्रनुप्रास मुख्य है। सांग रूपक के कई सुन्दर तथा मार्मिक उदाहरण उनकी रचनाग्रों में मिलते हैं—

या तन को दिवला करौं, मनसा करौं बाती हो।
तेल भरावों प्रेम का, बारों दिन राती हो।।
पाटी पारों ज्ञान की, मित माँग सँवारों हो।
तेरे कारन साँवरे, धन जोवन वारों हो।।

या सेजिया बहुरंग की, बहु फूल बिछाये हो। पंथ जोहों स्याम का अजहुँ नहीं श्राये हो।।

उपमा श्रलंकार की योजना भी बड़ी सुन्दर श्रीर स्वाभाविक है, परन्तु इनके बन्धन के मूल में सचेष्ट कला नहीं है। श्रनुभूतियों की श्रजस्र धारा की श्रभिव्यक्ति में सादृश्य योजनाएँ स्वतः ही श्रा गई हैं; जैसे—

पानां ज्यूं पीली पड़ी रे लोग कहें पिड रोग।

संयोग-सुख की चरमावस्था में उनके स्वर कोकिल के गान का माधुर्य एकत्र करने को ग्राकुल हो उठते हैं---

में कोयल ज्यूँ कुरलाऊँगी।

कृष्ण के रूप-वर्णन में साहित्यिक परम्परा का ग्रनुसरण कर उन्होंने ग्रनेक उत्प्रेक्षाग्रों की कल्पना की है, जो पर्याप्त सफल तथा सुन्वर हैं—

> कुडल की ग्रलक फलक, कपोलन पर छाई। मनो मीन सरवर तजि, मकर मिलन धाई॥

इसी प्रकार सम्पूर्ण पृथ्वी, श्राकाश तथा प्रकृति के श्रन्य उपकरण उनकी भावनाश्रों के समभागी बनते हैं; इस समत्व का वर्णन वह इस प्रकार करती हैं—

उमेंग्यो इन्द्र चहूँ दिसि बरसे, दामिग्गी छोड़ी लाज । धरती रूप नव धरिया, इन्द्र मिलग् के काज।।

विरह की तीव उत्कटता की व्यंजना अनेक स्थलों पर उन्होंने अत्युक्तियों द्वारा की है। परन्तु इन अत्युक्तियों का, भावपक्ष इतना प्रवल है कि अत्युक्तिजन्य उपहास नहीं आने पाता और विरहानुभूतियों की तीवता की करुणा, पूर्ण रूप से हृदय पर व्याप्त हो जाती है। रीतिकालीन नायिका की भाँति उनके विरह में वह उपहासप्रव अत्युक्ति नहीं है, जिससे अपनी क्षीणता के कारण अपनी स्वासों की गित वहन करने में भी वह असमर्थ है। मीरा की अत्युक्ति का प्रभाव करुणात्मक है—

मांस गले गल छोजिया रे, करक रह्या गल मांहि। श्रांगुरिया री मूँदड़ी, श्रावन लागी बाँहि।

तथा

ग्राऊँ माऊँ कर गया सौवरा, कर गया कौल ग्रनेक ।

गिराता गिराता घिस गई उँगली, घिस गई उँगली की रेख ।।

यद्यपि उपर्युक्त ग्रनेक ग्रलंकारों की भलक उनके काव्य में मिलती है, परन्तु मीरा

ने कला रूप में उनको नहीं ग्रपनाया। उनके हृदय की तीन्न वेदनायें तथा गहन

ग्रनुभूतियाँ ग्रपने में इतनी सजीव तथा सुन्दर हैं कि छन्द, ग्रलंकार, ध्विन इत्यादि 
काव्य कला के ग्रनेक ग्रंगों की कोई सार्थकता नहीं है। यीरा के प्रेम के ग्रपार सागर

की तरंगित लहरों का सौन्दर्य सरल तथा स्पष्ट शब्दों में व्यक्त हुम्रा है। भावनाम्रों की यही एकनिष्ठा मीरा के काव्य का प्रारा है, जो साहित्यिक परम्पराम्रों का निर्वाह करने वाले ग्रनेक किंदयों की रचनाम्रों से म्रधिक सप्रारा तथा सजीव है।

छुन्द्-मीरा के पदों की स्वच्छन्द गित तथा मधुर संगीत पर ध्यान देने से ज्ञात होता है कि उन्होंने अपने भावों की अभिव्यक्ति करने के लिए भाषा को छन्द अथवा पिंगल के बन्धनों में नहीं बाँधा। उनकी रागात्मक अनुभूतियाँ संगीत के माधुर्य में बिखर गई थीं। उनके छन्दों के रूप पूर्णतया स्वच्छन्द हैं, जिनमें समय तथा स्थान के और संगीत की सुविधाओं के अनुसार अनेक परिवर्तन किये गये हैं। उनके भावों के अनुरूप ही उनके छन्द की गित का निर्माण होता है। कहीं मात्राएँ अधिक हैं तो कहीं कम; और कहीं यित-भंग है। सारांश यह कि मीरा के सुन्दर तथा प्रवाहपूर्ण संगीत का कोई नियम नहीं, वह भी स्वच्छन्द है।

श्री परशुराम चतुर्वेदी जो ने लगभग पन्द्रह प्रकार के छंद उनकी पदावली में बताये हैं। इन छंदों के प्रयोग में दोष श्रा गये हैं, परन्तु मात्राश्रों की संख्या तथा श्रन्य साम्यों के द्वारा श्रनेक छंदों का प्रयोग प्रमाशित किया है। जिन छंदों का प्रयोग उन्होंने किया है उनमें मुख्य ये हैं—

सार छंद, सरसी छंद, विष्णु पद, दोहा, समान सवैया, शोभन छंद, ताटंक छंद, कुंडल छंद।

सार छंद — इस छंद का प्रयोग उनके लगभग एक तिहाई पदों में हुआ है। इस मात्रिक छंद में १६ तथा १२ के विश्राम से २८ मात्राएँ होती हैं। श्रन्त में दो गुरु होते हैं। मीरा के जिन पदों में इस छंद का प्रयोग है उनमें कहीं-कहीं निरर्थंक सम्बोधनों के प्रयोग के कारए। उन्हें सदोष कहा जा सकता है, अन्यथा वे पूर्ण रूप से इस छंद के अन्तर्गत आ जाते हैं यथा—

में तो श्रपने नारायरा की, श्रापिह हो गई दासी रे ! इसी प्रकार—

में जमुना जल भरन गई थी, श्रागयो कृष्ण मुरारी हे माय ! इस पद की प्रत्येक पंक्ति में प्रयुक्त यह निरर्थक 'हे माय' उसे सदोष बना देता है। परन्तु ऐसे उदाहरण इतने अधिक हैं कि इन निरर्थक शब्दाविलयों को निकालकर इन पदों को सार छंद के अन्तर्गत रखना अनुचित नहीं प्रतीत होता।

सरसी छुंद —इस छंद का प्रयोग भी मीरा के पदों में बहुलता से मिलता है। इसमें १६ तथा ११ के विश्वाम से २७ मात्राएँ होती है तथा ग्रन्त में गुरु व लघु ग्राते । इन पदों में भी निरर्थक शब्दों द्वारा ग्रन्त ही छंद की मात्रा में ग्रभिवृद्धि कर उसे सदोष बना देता है। उदाहरएगायं—

वादुर मोर पपीहा बोले, कोयल कर रही सोर छै जी।
मीरा के प्रभु गिरधरनागर, चरएों में म्हारो जोर छै जी।।
इस छंद के पदों में श्रनेक स्थलों पर मात्रा-भंग तथा यित-भंग का दोष श्रा
गया है।

विष्णु पद — इसका प्रयोग भी मीरा के पदों में हुआ है। इसमें १६ तथा १० के विश्राम से २६ मात्राएँ होती हैं और इसके श्रंत में गुरु लघु श्राते हैं। इस छंद में भी 'रे' आदि के प्रयोग उसे सदोष बना देते हैं। उदाहरएगार्थ —

> राम नाम जप लीजे प्राशी, कोटिक पाप करेरे। जनम जनम के खत जुपुराने, नाम हिलेत फटेरे।।

दोहा छुंद्—दोहा छंद का प्रयोग मीरा ने किया है, परन्तु पूर्णतया, छंद के नियमों का अनुसररा प्रायः नहीं है, संगीत की लय से सामंजस्य उत्पन्न करने के ध्येय से छंद के नियमों की उन्होंने पूर्ण उपेक्षा की है। इस छंद के विषम चरणों में १३ तथा सम चरणों में ११ मात्राएँ होती हैं, परन्तु इनमें भी 'है' तथा 'जी' इत्यादि के प्रयोग से मात्राओं की संख्या बढ़ गई है—

भूठा मानक मोतिया री भूठी जगमग जोति। भूठा सब ग्राभूखना री साँची पिया जी री पोति॥ इनके बीच में प्रयुक्त 'री' इस छंद की गति को ग्रसम बना देता है। इसी प्रकार—

श्रविनासी सूँ वालमा है, जिनसूँ साँची प्रीत । मीरा कुँ प्रभू मिला है, एही जगत की रीत ।।

समान सवैया—मीरा द्वारा प्रयुक्त इस छंद में नियमों का काफी उल्लंघन हुआ है। इसमें १६ तथा १६ के विराम से ३२ मात्राएँ होती हैं और इसके अन्त में भगरा अर्थात् ऽ।। आता है। इस छंद के नियमों में अनेक उल्लंघन हैं; उदाहररण-स्वरूप एक पद लीजिए—

श्राँबा की डाल कोयल इक बोले, मेरो मरए श्रस जगकेरी हाँसी। विरह की मारी मैं बन बन डोलुं, प्रान तर्जु करवत ज्यूं कासी।।

तार क छंद — इस छंद में १६ तथा १४ के विश्राम से ३० मात्राएँ होती है। इसके छंत में साधारणतः मगरा ब्राना चाहिए, कहीं कहीं एक गृरु का प्रयोग भी मिलता है, उदाहरणार्थ—

उड़त गुलाल लाल भये बादल, पिचकारिन की लगी भरी री ! चोवा, चंदन श्रौर श्ररगजा, केसर गागर भरी घरी री ! श्रंत का री केवल संगीत की लय बनाने के लिए ही प्रयुक्त हुआ है।

कुंडल छंद-इस छंद के भी प्रयोग में नियमों का बहुत उल्लंघन किया गया है। इसमें १२ तथा १० के विराम से २२ मात्राएँ होती है। प्रयोग की श्रशुद्धि के प्रमासिक्षय यह पद लिया जा सकता है—

> गोहने गुपाल फिर्ले ऐसी श्रावत मन में। श्रवलोकन वारिज वदन विवस भई तन में।।

प्रथम पंक्ति के सम चरएा की मात्राश्रों की विषमता से ही यह सम्पूर्ण पद सदोष हो गया है। इन मात्रिक छंदों के श्रतिरिक्त कुछ वर्रिएक छन्दों का प्रयोग भी मिलता है जिनमें मनहर कवित्त मुख्य है।

इस प्रकार मीरा के काव्य में छंदात्मक संगीत के पूर्ण अभाव का निष्कर्ष भ्रममूलक सिद्ध होता है। भाव संगीतबद्ध होकर ही गय पदों का रूप ग्रहरण करते हैं, मीरा के पदों को पूर्ण मुक्त छंदों की संज्ञा दे देना अनुचित है। उनके काव्य में जो लय तथा संगीत है, उसे सहसा भावनाओं का अजस्र प्रभावमात्र मान लेना तर्क-संगत नहीं है। यह सत्य है कि भाव काव्य की आत्मा है, पर जहाँ भावनाएँ गीत बनकर प्रस्फुटित होती है, वहाँ सचेष्ट कला की अति चाहे न हो, परन्तु कला का अस्तित्व अनिवार्य होता है।

मीरा को संगीत का पूर्ण ज्ञान था । उन्होंने ग्रपने पदों की रचना रागरागिनियों के श्रनुसार की है। उनके पदों में श्रनेक ज्ञास्त्रगत छंदों का प्रयोग भी
मिलता है, इन प्रयोगों को श्राकस्मिक मान लेना काव्य तथा कला की उपेक्षा के
साथ-साथ मीरा के संगीत तथा काव्य-ज्ञान की भी उपेक्षा होगी। मीरा के काव्य में
छंदों का प्रयोग भावनाओं की सरस तथा लयपूर्ण ग्रभिव्यक्ति के लिए हुग्ना है, यह
कहना तो उपयुक्त है, पर उनकी भावनाएँ काव्य-नियमों के बन्धन में पड़ी ही नहीं,
यह कहना भामक है। उन्होंने पदों की रचना के उपयुक्त श्रनेक प्रचलित छंदों में
श्रपनी रचनाएँ कीं, जिसमें लोकगीतों में प्रयुक्त शब्दाविलयों का भी प्रयोग किया।
लोकगीतों के इसी प्रभाव के कारण उनके पदों में ऐसे निरथंक प्रयोग मिलते हैं, जो
केवल गाने की रोचकता वृद्धि करने की दृष्टि से ही प्रयुक्त हुए हैं। इनके प्रयोग के
साथ-साथ ही उन्होंने छंदों के नियमों की मर्यादा भंग की है। रे, री, जी, ए, माय,
हो, माई इत्यादि शब्दों का प्रयोग उनके काव्यगत साधारण ज्ञान को स्थानीय लोकगीतों का पुट देकर श्रिषक स्वाभाविक तथा गय बना देते हैं।

फ्ट-रचना परम्परा में, श्रौर विशेषकर रामबद्ध रचनाग्रों में, इस प्रकार के

प्रयोग श्रक्षम्य नहीं माने जाते। किसी विज्ञिष्ट राग की मुविधानुसार एक ही पद में कई छंदों का प्रयोग, श्रथवा दो भिन्न-भिन्न छंदों का सिम्मिश्रएा काव्य-दोष नहीं ठहराया जा सकता। मीरा के ऐसे श्रनेक पद हैं जिनमें भिन्न-भिन्न छंद एकत्रित हो गये हैं। ऐसे पदों को सदोष नहीं ठहराया जा सकता, परन्तु जिन छंदों का प्रयोग हुआ हो उनका शुद्ध प्रयोग ही श्रभीष्ट होता है। मीरा के छंद इस दृष्टि से सोषयुक्त हैं, विविध छंदों के प्रयोग में माश्राश्रों में नियम-भंग श्रनेक स्थानों पर मिलता है, परन्तु यह दोष भी उन्हीं स्थलों पर श्राया है जहाँ पद को रागबद्ध करने के लिए विभिन्न तालों के साथ उनका सामंजस्य करने का प्रयास किया गया है, ऐसे ही स्थलों पर पिंगल के नियम भंग किये गये हैं। संगीत की सुविधानुसार हस्व की गएाना दीर्घ रूप में तथा दीर्घ की गएाना हस्व रूप में करनी पड़ी है।

इस प्रकार यह स्पष्ट है कि मीरा की अजस्न भावनाओं का स्रोत छंदों द्वारा उद्भूत संगीत के लय में बँधकर प्रवाहित होता है । अनुभूतियों का प्रवाह छंदों की परिधि से टकराकर नहीं रह जाता, अनेक बार सीमा की मर्यादा का उल्लंघन कर पूर्ण वेग से विकास की ओर अग्रसर होता है, परन्तु इस आवेग में असंयत उच्छू खलता नहीं, संयत प्रवाह तथा रागाः मक लय है, जिसका श्रेय उनकी रागात्मक अनुभूतियों के साथ-साथ उनके कला-परिचय तथा संगीत प्रेम को भी है।

मोरा की भाषा—प्रत्येक किव की भाषा स्थान तथा काल से प्रभावित होती है। मीरा की रचनाओं के साथ भी यही सिद्धान्त शत-प्रतिशत लागू होता है। उनके जीवन के तीन मुख्य कीड़ास्थल रहे। शैशव तथा गाहंस्थ्य जीवन राजस्थान में व्यतीत कर वे वृन्दावन गईं, तहुपरान्त द्वारिकापुरी में जाकर जीवन के शेष दिन विताये। इन तीनों ही प्रदेशों की भाषा का प्रभाव उनकी रचनाओं में मिलता है। राजस्थानी, ब्रजभाषा तथा गुजराती भाषा का प्रत्यक्ष प्रभाव है। यथेष्ट संख्या में उनके पद शुद्ध गुजराती में प्राप्त होते हैं।

पद चाहे गुजराती के हों या ब्रजभाषा अथवा राजस्थानी के, सरलता तथा आडम्बरहीनता सबके गुए हैं। उनकी भाषा में अलंकारों का विधान नहीं, भाषा को सुन्दर बनाने का कलापूर्ण प्रयास उसमें नहीं दृष्टिगत होता, परन्तु भावों की अभिन्यक्ति में पूर्ण सफलता तथा परिष्कार दृष्टिगोचर होता है। उनकी अनलंकृत भाषा का सौंदर्य अनूठा है। उनकी सर्वप्राहक प्रवृत्ति ने जो कुछ भी जहाँ प्राप्त किया उसे ग्रहए। किया, परन्तु उनकी भावनाओं की अभिन्यक्ति का साधन सदंव जनता की ही भाषा रही, साहित्यक विद्वज्जनों की नहीं।

राजस्थान में भाषा दो रूपों में विकसित हो रही थी-पिश्चमी राजस्थानी तथा पूर्वी राजस्थानी । पिश्चमी राजस्थानी का प्रयोग स्नाहिस्यिक रूप में करने वाले

चारग तथा जैन कवि थे। इनकी भाषा पर संस्कृत का प्रभाव प्रायः नगण्य था। इसलिए एक स्रोर इसमें संस्कृत के तत्सम तथा तद्भव शब्दों का स्रभाव तो है ही दूसरी स्रोर उसमें प्राकृत तथा स्रपभ्र श की स्रनेक विशेषताएँ संरक्षित रहीं, स्रौर दुर्भाग्यवश विकास के श्रनुकूल परिस्थितियाँ न पाकर श्रिधकतर ग्रपने प्रान्तीय रूप में ही सीमित रह गई।

पूर्वी राजस्थानी पर संस्कृत का प्रभाव बहुत श्रिधिक है। इसी का विकसित रूप ग्रागे चलकर ब्रजभाषा के रूप में प्रचलित हुग्रा। उस काल की पिंगल भाषा तथा शुद्ध भाषा में व्याकरण तथा उच्चारण सम्बन्धी कुछ मौलिक ग्रन्तर है। मीरा के राजस्थानी में लिखे हुए पदों में इसी भाषा का प्रभाव प्रधान है। डिंगल के शब्दों का प्रयोग भी यत्र-तत्र मिलता है, पर पूर्वी राजस्थानी ही उनकी भाषा का मुख्य रूप है। श्री सुरेन्द्रनाथ सेन ने ग्रपने लेख 'मेवाड़ कोकिल मीराबाई' में एक समस्या की ग्रपेक्षा की है। यह एक समस्या ग्रपने हल की ग्रपेक्षा करती है कि उस समय की परम-प्रिय डिंगल को छोड़कर मीरा ने हिन्दी में ही भजन क्यों गाये ? राजस्थानी भाषा की उपर्युक्त विवेचना इस समस्या का पूर्ण समाधान कर देती है।

मीरा की राजस्थानी में पिगल का रूप ही प्रधान है, परन्तु पिगल के शब्दों का समावेश यत्र-तत्र हो गया है। जैसे—

सखी मेरी नींद नसानी हो ।

पिय को पंथ निहारत, सिगरी रैन विहानी हो ॥ ग्रंगि ग्रंगि व्याकुल भई मुख पिय पिय बानी हो ॥ ग्रन्तर वेदन विरह की वह पीर न जानी हो ॥ ज्यूं चातक घन को रटे, मछरी जिमि पानी हो ॥ मीरा व्याकुल विरहिनी, सुध बुध विसरानी हो ॥

यों तो मीरा के गुजराती पदों का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व है। इन्हीं के ग्राधार पर उन्हें गुजराती भाषा के ग्रग्रगण्य कवियों में स्थान प्राप्त है। उनके वे पद तो स्वतन्त्र ग्रालोचना की ग्रपेक्षा रखते हैं, परन्तु हिन्दी में लिखे पदों में भी गुजराती की स्पष्ट छाप है। उदाहरए। वं—

प्रेम नी प्रेम नी प्रेम नी मोहे लागी कटारी प्रेम नी। जल जमुना माँ भरवा गमांतां, हती गागर माथे हेम नी।

इसके श्रितिरक्त पंजाबी, खड़ीबोली, तथा पूर्वी भाषा का प्रभाव भी उनके पदों में दिखाई पड़ता है। यद्यपि मीरा की भाषा पर ये प्रभाव बहुत गौए हैं, परन्तु उनके प्रयोग में भी सौंदर्य तथा सरलता का हनन नहीं होने पाया है। उदाहरए के लिए—

हो कानाँ किन गूँथी जुल्फाँ कारियाँ पूर्वी का प्रयोग भी यत्र-तत्र मिलता है—

जसुमित के दुवलाँ, ग्वालिन सब जाय। बरजह श्रापन दुलक्वा हमसे श्ररुकाय।।

मीरा की भाषा की इस अनेकरूपता का एक कारण उनके पदों की लोक-प्रियता तथा गेयात्मकता है। माथुर्य तथा प्रसाद गुए प्रधान होने के कारण उनके पद सर्वसाधारण में प्रचलित होते गये। समस्त उत्तरापथ तथा दक्षिण भूमि, साधना श्रौर विश्वास-प्रधान उस धार्मिक युग में मीरा की मधुर वाणी से गूँज उठा।

बंग देश से पंचनद प्रदेश, तथा उत्तरापथ से महाराष्ट्र, गुजरात श्रौर दिक्षिणात्य तक उनके गान जनता की वाणी में मुखरित हो उठे। तत्पश्चात् परम्परागत विकास, प्रचार के विस्तृत क्षेत्र श्रौर सार्वजनिक लोकिष्रयता के कारण उनके गीतों के बाह्य परिधान में श्रनेकरूपता श्रा गई। मीरा के नाम से श्रनेक पद लिखकर उनके पदों के नाम से प्रचलित किये गये, पर मीरा की श्रमर माधुर्य भावना की तुलना में वे इतने पीछे पड़ जाते हैं कि प्रक्षिप्त पदों तथा मौलिक पदों के मध्य एक निश्चित रूपरेखा खींची जा सकती है। मीरा के गीत जनवाणी की महत् शक्ति में स्थान प्राप्त कर सर्वयुगीन तथा सर्वकालीन बन गये हैं।

इस प्रकार मीरा का नैसींगक व्यक्तित्व हिन्दी काव्य जगत् में शाश्वत बन गया है। उनकी चरम अनुभूतियों की सरस अभिव्यक्तियों ने उन्हें अमरता का बरदान दिया है। मीरा किव नहीं थीं, यह कथन काव्य रस से अनिभन्न उन कृत्रिम व्यक्तियों की मूढ़ता का परिचायक है जो सचेष्ट छंद रचना तथा अलंकार विधान को ही कला मानते हैं। मीरा की कला उनकी सरस अनुभूतियों तथा आडम्बरहीन सरलता में निहित है। उनका काव्य उनके हृदय की अनुभूतियों हैं, अन्तर्वेदना का चीत्कार मीरा की गम्भीर विरहानुभूतियों में व्यक्ति है। जायसी, सूरदास तथा विद्यापित की शास्त्रगत परम्पराबद्ध विरहोक्तियाँ विदग्धता तथा चमत्कार की दृष्टि से चाहे मीरा की किवता विरह-व्यंजना से आगे हो, परन्तु उनका बहिर्मुखी दृष्टिकोण मीरा के आभ्यंतरिक विरह की अनुभूतियों की उत्कृष्टता को स्पर्श भी नहीं कर सकता। मीरा चिर-आकृल विरहिणी थीं, उनके गीतों में व्यक्त विरह-भावना अनुपम अनुलनीय है। अन्तर्वेदना का इससे सजीव चित्र अन्य किस किव की रचना में मिलेगा—

राम मिलन के काज सखी मेरे श्रारित उर में जागी री। तलफत तलफत कल न परत है, विरहवारा उर लागी री। विरह भुवंग मेरो डस्यो है कलेजो, लहिर हलाहल जागी री।। मीरा में काब्य-रचना की नैसर्गिक प्रतिभा थी। पाण्डित्य, साहित्य तथा कला सम्बन्धी परिपक्ष्य ज्ञान के ग्रभाय के कारए उन्हें भित्त शाखाओं के महान् कियों के समकक्ष नहीं रखा जा सकता । परन्तु दर्द दीवानी मीरा की प्रेमानुभूतियों की स्वच्छंदता, सौंदर्य तथा माधुर्य की समता श्रन्य कहीं श्रसम्भव है । उनके नैसर्गिक व्यक्तित्व की श्रनुपमेयता की भाँति ही उनका काव्य भी श्रनुपम है, जिनमें उनकी विह्वल भावनाएँ व्यक्त हैं जिनकी स्वच्छंदता में उन्मुक्त परन्तु उनकी मर्यादापूर्ण मधुर भावनाएँ मुखरित हो उठती हैं—

लोक लाज कुल कारिए जगत की, दई बहाय जस पार्गी। ग्रयने घर का परदा कर ले, में ग्रवंला बौरार्गी।।

गंगाबाई—(विद्वल गिरधरन) गंगाबाई के स्वर कृष्ण काव्यधारा में मिल हुए उस निर्भारणी के एकान्त प्रवाह के सवृद्धा हैं, जिसके सौंदर्थ तथा संगीत का महत्त्व, प्रमुख धारा में लय होने वाले बृहत्तर प्रवाहों की गरिमा के समक्ष उपेक्षित रह जाता है। गंगाबाई श्री विद्वलदास जी की शिष्या थीं। विद्वलनाथ जी के श्रन्य शिष्य जहाँ श्रष्टछाप में कृष्ण के सखाश्रों के प्रतीक बनकर वैष्णव जगत् के माध्यम से हिन्दी में श्रमर हो गये, वहीं गंगाबाई के सरस पदों की प्रतिध्वित एक सीमा में ही गूँजकर विलीन हो गई। कृष्ण भिक्त परम्परा की इस कवियत्री के नाम का उल्लेख श्रभी नागरी प्रचारिणी सभा की प्रकाशित खोज रिपोर्टों में भी नहीं श्राया है। स्वर्गीय डा० बड्थ्वाल द्वारा सम्पादित हस्तिलिखत ग्रथों की खोज रिपोर्टों की उन प्रतियों में जिनका श्रभी मुद्रण नहीं हुशा है, उनके नाम का उल्लेख मिलता है। मिश्रबंधुश्रों ने इनके नाम का उल्लेखमात्र श्रपने बृहत् इतिहास 'मिश्रबन्धु विनोद' में कर दिया है।

गंगाबाई के रचनाकाल के विषय में यद्यपि कोई निश्चित उल्लेख नहीं मिलता, पर विठ्ठलनाथ जी की शिष्या होने के कारण उनका समय सवत् १६०७ (विक्रमी) सन् १५५० के लगभग होना निश्चित है, क्योंकि विट्ठलनाथ जी का समय इसी के ग्रासपास माना जाता है । इनका जन्म क्षत्रिय कुल में हुग्रा था तथा ये महावन नामक स्थान में रहती थीं । गंगाबाई की जीवनी के विषय में ग्रौर कुछ उल्लेख नहीं प्राप्त होता । विट्ठलदास के शिष्यों द्वारा रचित पदों के संग्रहों में उनके पद विट्ठल गिरधरन के नाम से संगृहीत हैं।

गंगाबाई द्वारा रचित एक स्वतन्त्र ग्रंथ गंगाबाई के पद नाम से प्राप्त हुग्रा है। इस ग्रंथ में प्राप्त उल्लेखों से प्रमाशात होता है कि उन्होंने कृष्ण के बाल रूप की उपासना की है तथा बाललीला के ही गीत गाये हैं। इन पदों को विषय की विभिन्नता के श्रनुसार चार भागों में विभाजित किया जा सकता है—

१. कृष्ण-जन्म के पव।

- २. कृष्ट्या के पालने, छठी, राधा ग्रष्टमी की बधाई तथा दान ग्रादि के पद।
- रास, रूप चतुर्दशी, दीपमालिका, श्रन्नकूट, गुसाई जो की बधाई ग्रौर धमार सम्बन्धी गीत।
- ४. स्राचार्य जी की बधाई, मल्हार, नित्य पूजा स्रयवा ठाकुर सेवा के समयो-चित गीत ।

हस्तिलिखित ग्रंथ के ग्रप्राप्त होने के कारण यद्यपि पदावली पर पूर्ण विवेचना ग्रसम्भव है, परन्तु विषयों के उल्लेख द्वारा उनकी भाव-पद्धित तथा उपासना इत्यादि का ग्रनुमान किया जा सकता है। कृष्ण काव्यधारा की लेखिकाश्रों में गंगावाई ने ही वात्सल्य भाव को प्रधान रूप में ग्रहण किया है। ग्रिधकांश स्त्रियों ने कृष्ण के प्रति श्रृंगारिक माधुर्य भावनाश्रों का ही उन्नयन किया है। मातृ हृदय के उल्लास की ग्रभिव्यक्ति कृष्ण के बालरूप में करने वाली केवल गंगावाई ही हैं।

वात्सल्य की श्रभिव्यक्ति में हृदय की श्रनुभूतियों का उतना सूक्ष्म विश्लेषगा वे नहीं कर सकी हैं, जितना वात्सल्यजन्य रागपूर्ण वातावरण की सजीव तथा चित्रमयी श्रभिव्यक्ति । कृष्ण-जन्म पर यशोदा का उल्लास इन सीधी-सादी पंक्तियों में सजीव हो उठता है—

रानी जू सुख पायो सुत जाय ।
बड़े गोप बधून की रानी हाँस हाँस लागत पाय ॥
बैठी महरि गोद लिये ढोटा म्राछी सेज बिछाय ।
बोलि लिये ब्रजराज सबिन मिलि यह सुख देखी म्राय ॥
जेई जेई बदन बदी तुम हमसों ते सब देह चुकाइ ।
ताते लेहु चौगुनी हम पं कहत जाइ मुसकाइ ॥
हम तो मुदित भये सुख पायो चिरजीवो दोउ भाइ ।
श्री विट्ठल गिरधरन कहत ये बाबा तुम माइ ॥

मातृत्वजन्य उल्लास के प्रति ये एक स्त्री के उद्गार हैं। प्रसंग की सूक्ष्मताथ्रों पर वात्सल्य क्षेत्र के ग्रधिपति सूर की ही वृष्टि पड़ सकी है। पुत्र का बरदान
पाकर रानी यशोदा ग्रपने मुत की मंगल-कामना की ग्राशीय पाने को उत्सुक, नवप्रसूत वधू के श्रनुरूप सबके चरण स्पर्श कर रही है। परम्पराग्रों तथा रीतियों के
निर्वाह के प्रति स्त्रियाँ ही जागरूक रह सकती हैं, पुरुष नहीं। गंगावाई भी श्रपने
नारीत्व की इसी रूढ़िवादिता के कारण इस सूक्ष्मता को काव्य में पिरो सकी हैं।
प्रसंग ग्रागे चलकर ग्रौर भी सजीव तथा सरस हो जाता है, जब शिशु कृष्ण के जन्म
के पूर्व लगी शर्तों को पूरी करने की माँग की जाती है, ग्रौर नन्व-यशोदा शर्त से
चौगुना देने का बचन देते हुए उल्लास से मुस्करा देते हैं।

इस स्वतन्त्र ग्रंथ के ब्रितिरिक्त पुष्टिमार्गी भक्तों के ब्रनेक पद-संग्रहों में विट्ठल गिरधरन के पद सम्मिलित हैं। जिन संग्रहों में उनके पद मिलते हैं उनके नाम निम्नलिखित हैं—

- वधाई गीत सागर—इस संग्रह में अनेक अवसरों पर लिखे गये बधाई के गीत हैं। इनमें कुछ पद गंगावाई के भी हैं।
- २. बधाइं सागर—इस संग्रह के पदों का विषय महामहोत्सव अर्थात् गोकुल-नाथ की जयन्ती दिवस की बधाइयाँ हैं। जिन प्रसंगों पर उनके पद प्राप्त होते हैं वे प्रसंग निम्नलिखित हैं—
  - १. वल्लभाचार्यं जयन्ती के उपलक्ष में लिखी गई बधाइयाँ।
  - २. गुसाई जी का कीर्तन।
  - ३. ग्राचार्यं महाप्रभू की पुनः बधाई।
- ३. गीत सागर—इस संकलन में गंगाबाई द्वारा रिचत बाल लीलाओं के गीत, राधा जी के गीत, दानलीला के पद, वामन श्रवतार, साँक उत्सव, श्राचार्य वल्लभाचार्य के जन्मदिन की बधाई, गुसाई विट्ठल नाथ जी के जन्मदिन की बधाई, तथा रामनवमी की बधाई इत्यादि विषयों पर लिखे हुए पद हैं।
- ४. उत्सव के पद—इस संग्रह में जन्माध्यमी के उत्सव पर गाये जाने वाले गीतों का संग्रह है, गंगावाई द्वारा रचित कृष्ण जन्मोत्सव तथा वर्षगाँठ उत्सव के पद हैं। जन्माध्यमी कृष्ण की पुण्य वर्षगाँठ दिवस है। इस प्रसंग के पदों में गंगावाई ने हिन्दू परम्परा के अनुसार वर्षगाँठ के सुन्दर ग्रायोजन का वर्णन किया है—

## जसुमित सब दिन देत बधाई।

मेरे लाल की मोहि विधाता बरसगाँठ दिखाई ॥ बैठी चौक गोद ले ढोटा श्राछी लगनि धराई ॥ बहुत दान पावन सब विप्रन लालन देखि सिहाई ॥ रुचि करि देहु श्रसीस ललन को ग्रप श्रपने मन चाई । श्री विट्ठल गिरधरन गहि कनिया खेलत रहिह सदाई ॥

पुत्र की वर्षगाँठ के अवसर पर यशोदा के उल्लसित हृदय की कल्पना कर गंगाबाई उन्हों के उल्लास को अपने हृदय की भावनाएँ मान सदैव ही बाल-कृष्ण को गोद में लेकर उनके प्रति वात्सल्य रस उँडेल देने को आकांक्षित हैं। नैसर्गिक आलम्बन के प्रति लौकिक पुष्य भावना के इस साधारण रूप-चित्रण के अतिरिक्त ऐसे अति प्राकृत प्रभाव वाले चित्र भी हैं, जहाँ इस उल्लास तथा आनन्द का प्रभाव भी नैसर्गिक है, जहाँ अपाध्यिव के प्रति वात्सल्य के उल्लास में तन्मयता, विमुख्ता

तथा प्रेम की पराकाष्ठा की श्रिभव्यंजना है-

सब कोई नाचत करत बधाये।

नर नारी भ्रापुस में ले ले हरद दही लपटाये।।
गावत गीत भाँति भाँतिन के भ्रप भ्रपने मन भाये।
काहू नहीं सँभार रही तन प्रेम पुलकि सुख पाये।।
नन्द की रानी ने यह ढोटा भले नक्षत्रहि जाये।
श्री विट्ठल गिरधरन खिलौना हमरे भागन पाये।।

कृष्ण के बालरूप के प्रति इन उक्तियों की सरलता तथा स्वाभाविकता ही उनकी सुन्दरता है। ग्रनलंकृत परिधान में उनके साधारण भाव यद्यपि बहुत साधारण रूप में ब्यक्त हुए हैं, पर उस साधारणता में एक श्राकर्षण है। पदों में लय निर्माण के लिए ग्रप्रचलित रूपों में बाब्द का प्रयोग भी हुग्रा है। उपलिखित दोनों ही उद्धरणों में ग्रपने-ग्रपने के स्थान पर ग्रप ग्रपने का प्रयोग किया है। वात्सल्य-सिक्त इन पदों के ग्रतिरिक्त माधुर्य भावना से ग्रोत-प्रोत कृष्ण की किशोर लीलाग्रों तथा रूप का वर्णन उन्होंने किया है। किशोर कृष्ण की नटवर प्रवृत्ति, चंचल स्वभाव तथा सुन्दर श्राकृति के प्रति उनकी भावनाएँ एक किशोरी प्रेयसी की हैं, जो कृष्ण की रिसकता तथा लीला के रंग से सिक्त होकर विमुग्धा-सी ग्रपने ग्रापको उनमें खो देती हैं—

उसकी यह प्रेम भरी खीभ कितनी स्वाभाविक है-

लाल ! तुम पकरी कैसी बान ? जब ही हम ग्रावत दिध बेचन तब ही रोकत ग्रान ॥ मन ग्रानन्द कहत मुँह की सी, नंद नंदन सो बात ॥ घूँघट की ग्रोभल ह्वं देखन, मन मोहन करि घात ॥ हाँसि लाल गह्यो तब ग्रंचरा, बदन दही जु चखाई ॥ श्री विट्ठल गिरधरन लाल ने खाइ के दियो लुटाई ॥

इनकी माधुर्य भावना में मीरा का प्रौढ़ मार्दव नहीं, चांचल्य है परन्तु उच्छृंखलता नहीं है। गोरस दान इत्यादि सरस प्रसंगों की श्रोर उनका श्रधिक श्राकर्षण है। कृष्ण की चंचल कीड़ाएँ उनके सुख की प्रेरणा वनकर उनके जीवन को विभोर कर देती हैं—

जो सुख नैनन श्राज लह्यो । सो सुख मो पै मोरी सजनी नाहिन जात कह्यो । हौं सिखयन संग श्री वृन्दावन बेचन जात दथ्यो ।। नन्द कुमार सलोने ढोटा ग्रांचर धाइ गह्यो । बड़े नैन विशाल सखी री मोतन नैकू चह्यो ।। इन दो-चार उद्धरणों द्वारा गंगाबाई के काव्य के विषय में कोई निश्चित धारणा बनाना कठिन है। इन थोड़े से पदों द्वारा उनके काव्य का परिचयात्मक द्राभास मात्र सम्भव हो सकता है, पूर्ण रूपांकन नहीं।

उनके काव्य के विषयों तथा नित्य लीला इत्यादि के वर्णनों से यह पूर्णतः प्रमाणित हो जाता है कि विटठलनाथ जी की शिष्या होने के कारण उन पर पुष्टि मार्ग के सिद्धान्तों का पूर्ण प्रभाव है। स्त्री होने के कारण उन्होंने वात्सल्य तथा माधुर्य भाव को ही ग्रधिक ग्रपनाया ै। दूसरे भावों का ग्रारोपण उन्होंने कृष्ण पर किया है ग्रथवा नहीं, यह कहना कठिन है; क्योंकि खोज रिपोटों में उल्लिखित थोड़े से पदों के ग्राधार पर ही उनके सम्पूर्ण पदों के विषय में पूर्ण निष्कर्ष नहीं बनाया जा सकता। वल्लभ सम्प्रदाय के दार्शनिक सिद्धान्तों के ग्रनुसार भगवान् प्रत्येक भाव से भजनीय हैं। मानव-हृदय की प्रधान ग्रनुभूतियों में से वात्सल्य तथा माधुर्य भावनाग्रों को ही उन्होंने प्रचुर रूप में ग्रपनाया है। गंगाबाई के पदों में भी कृष्ण के बालरूप के प्रति वात्सल्य तथा किशोर रूप के प्रति मधुर भावनाएँ व्यक्त है। उनके भावपक्ष यद्यपि प्रांजल तथा ग्रधिक मार्मिक नहीं है, परन्तु उनमें गद्यात्मक नीरसता भी नहीं है। भावनाग्रों में सरसता तथा सजीवता है, परन्तु उनमें गद्यात्मक नीरसता भी नहीं है। भावनाग्रों में सरसता तथा सजीवता है, परन्तु उनमें गद्यात्मक नीरसता भी नहीं है।

समाज-िप्रय होने के कारए। मनुष्य को ग्रपनी भावनाश्रों के समाजी-करएा द्वारा विचित्र सुख का अनुभव होता है। वैयक्तिक भावनाएँ, चाहे उनमें श्रवसाद की कालिमा हों श्रथवा उल्लास की श्ररुशिमा, सामाजिक तादात्म्य के पट से निखर उठती है। गंगाबाई के काव्य में जहाँ एक श्रोर मानव-मन की इस प्रवृत्ति का श्राभास मिलता है, वहीं दूसरी श्रीर समस्त वातावरए। के उल्लास की व्यंजना भी मिलती ह । कृष्ण के जन्म के पूर्व तथा उसके पश्चात् का वाता-वरए। स्रभिधात्मक वर्णन के बिना भी पूर्ण चित्र वनकर पाठक के सामने स्रा जाता है। इसमें सन्देह नहीं कि वात्सल्य भाव की अन्तः अनुभृतियों को वे स्पर्श भी नहीं कर सकी हैं ग्रौर ग्रष्टछाप के कवियों की वात्सल्य व्यंजना के समक्ष उनके पद कुछ नीचे पड़ते हैं, परन्तु उनके द्वारा रचित पदों के अनुपात में प्राप्त पद इतने कम हैं कि इस विषय में कोई निष्कर्ष देना अनुचित-सा जान पड़ता है। श्रीकृष्ण की नित्य लीला-वर्णन तथा संकीर्तन में हिन्दू संस्कार विधियों के अनुसार कृष्ण के जन्म तथा वर्षगाँठ के नीरस श्रभिधात्मक वर्णन वात्सल्य क्षेत्र के एकाधिकारी सुरदास तक ने दिये हैं। इसमें सन्देह नहीं कि सूरदास के वात्सल्य सम्बन्धी पद मानव की इस शास्वत भाव की ग्रमर श्रमिक्यकित है, परन्तु इसमें भी कोई सन्देह नहीं कि उनके तद्विषयक ग्रनेक पदों में वेवल भोज्य पदार्थी ग्रौर व्यंजनों का परिगरान मात्र है। गंगाबाई के पद सूर के उन पदों से नि:सन्देह ग्रच्छे हैं।

विट्ठल गिरधरन की काव्यगत विशेषतात्रों में एक बात विशेष रूप से ध्यान देने योग्य है कि वात्सल्य तथा श्रुंगार दोनों ही क्षेत्रों में उनकी भावनात्रों में एकान्त वैयक्तिक प्रतिक्रियात्रों की अपेक्षा रागजन्य सामूहिक ऊहापीह का स्थान अधिक है। इसका कारण यह हो सकता है कि उनकी काव्य-रचना की मूल प्रेरणा प्रात्मानुभूति नहीं थी श्रीर उनकी परिसीमित अन्तःवृद्धि सूक्ष्म मनोवैज्ञानिक पर्यवेक्षण के आधार पर कृष्ण की मूर्ति के प्रति इन भावों की प्रकृत अभिव्यक्ति में असमर्थ थी। उनकी काव्य-प्रेरणा अपाथिव कृष्ण के प्रति आन्तरिक प्रेमजन्य चरमानुभूति से नहीं, अध्य-छाप कियों के सम्पर्क द्वारा उत्पन्न आस्था और निष्ठा है, जिसमें रागजन्य अनुभूतियों की अपेक्षा विश्वासजन्य आस्था अधिक है। पुष्टि मार्ग के दार्शनिक सिद्धान्तों के गाम्भीयं से उनका परिचय था या नहीं यह कह सकना कठिन है, परन्तु उनके उपलब्ध पदों से इस प्रकार का कोई अनुमान नहीं लगाया जा सकता।

गंगाबाई की साहित्यिक देन पर न्यायपूर्ण दृष्टिपात तब तक नहीं किया जा सकता जब तक उनकी समस्त रचनाएँ प्रकाश में न ग्रा जायँ। वल्लभ सम्प्रदाय के ग्रनेक पद-संग्रहों में यत्र-तत्र बिखरे हुए उनके स्फुट पदों तथा उनके स्वतन्त्र ग्रन्थ के पदों से पूर्ण परिचय प्राप्ति के बिना उनके द्वारा रचित काव्य के गृरा तथा दोषों ग्रादि की श्रधिक विवेचना करना प्रायः ग्रसम्भव हैं। हाँ, इतना निश्नांत रूप से कहा जा सकता है कि उनके पद प्रकाश में ग्राने पर मात्रा तथा गुरा दोनों ही दृष्टियों से कृष्ण काव्य-परम्परा की नारी की स्वतन्त्र देन के ग्रस्तित्व की साक्षी देने में समर्थ हो सकों।

महारानी सोनकुँ वार—महारानी सोनकुँवरि जयपुर के राजवंश की रानी थीं। उनके पित तथा वे स्वयं वैष्णव सम्प्रदाय की प्रमुख धारा राधावल्लभी सम्प्रदाय को मानते थे। इनका उपनाम सुवर्ण बिल था। इनकी एक रचना सुवर्ण बेलि की किवता के नाम से प्राप्त है जिसमें कष्ण-पूजा के विशेष अवसरों पर गाये जान वाले गीत संगृहीत हैं। इस पुस्तिका की हस्तलिखित प्रति का उल्लेख नागरी प्रचारिणी सभा की खोज रिपोर्ट में है, इसके अतिरिक्त और कहीं इनका उल्लेख नहीं प्राप्त होता। इस प्रति का हस्तलेखन सन् १७७७ ई० में हुआ था। इसमें २०१ पद संगृहीत हैं।

वृषभानकुँ विर महारानी—ये श्रोरछा राज्य की महारानी थीं। इनके द्वारा रिचत तीन ग्रन्थों का उल्लेख प्राप्त होता है। ये ग्रन्थ हैं—भिक्त विख्दावली श्रौरंगचिन्द्रका तथा दानलीला। इनका रचनाकाल १८८५ से लेकर १६०४ तक माना जाता है। इनका तथा इनकी रचनाश्रों का उल्लेख नागरी प्रचारिगी सभा की खोज रिपोर्ट की एक प्रति के परिशिष्ट में मिलता है।

रसिक बिद्दारी बनीठनी जी-कृष्ण-काव्य-परम्परा के कवियों में न गरी-

वास यद्यपि प्रचारात्मक स्रभाव के कारण श्रष्टछाप के कवियों की भाँति लोकप्रिय तथा प्रसिद्ध नहीं हो सके, परन्तु उनकी रचनाओं का इस परम्परा में विशिष्ट स्थान है। नागरीदास ने जीवन को रसात्मक दृष्टिकोरण से देखा था, रिसक बिहारी बनीठनी जी से भी उन्होंने रूढ़ियों तथा सामाजिक श्रुंखलाओं के बन्धनों को तोड़कर सम्बन्ध स्थापित किया था। उनके प्रग्य के पूर्व इतिहास के उल्लेख के स्रभाव में, रिसक बिहारी जी के पितृकुल तथा पूर्व जीवन स्रादि पर कुछ भी प्रकाश नहीं डाला जा सकता; केवल इतना कहा जा सकता है कि स्नमर की उन्मुक्त चेष्टाएँ किलका के जीवन में मुस्कान तथा सौरभ बन गई। नागरीदास की प्रतिभा के स्पर्श से रिसक बिहारी को स्नपनो भावनान्नों की स्निक्यक्ति की क्षमता प्राप्त हुई।

नागरीदास जी के जीवन में विपत्तियों की श्रनेक संस्ताएँ ब्राई, ब्रौर फलस्वरूप श्रनेक प्रतिश्रियाएँ भी उत्पन्न कर गईं। राजनीतिक विषमताश्रों तथा गाईस्थिक संस्रदों ने उनकी जीवनधारा में विराग की एक लहर उत्पन्न करदी, उसी लहर के प्रवाह में वे राजकाज, वंभव, ऐश्वर्य सब कुछ त्यागकर विरागी बन गये।

वैराग्य-धारए। के उपरान्त, ग्रपने सम्बन्ध की ग्रवंध सीमा के व्यवधान के रहते हुए भी, बनीठनी जी उनका साथ न छोड़ सकीं, तथा ग्रपने उस सम्बन्ध के कोमल सूत्र को, जिसे पारिएग्रहरा तथा भाँवरों के द्वारा स्थायी रखने की ग्रावश्यकता नहीं पड़ी थी, दृढ़ बनाये रखा। नागरीदास जी ने श्रपने इस जीवन में ग्रनेक भ्रमए। किये, बनीठनी जी सदैव उनके साथ रहीं। नागरीदास जी प्रेम से उन्हें 'बनी' कहकर सम्बोधित करते थे। वृन्दावन में रिसक बिहारी बनीठनी जी के नाम की एक छतरी है जिससे यह पूर्णतया प्रमारिएत हो जाता है कि वे नागरीदास जी के साथ वृन्दावन में रही थीं। छतरी पर ग्रंकित शिलालेख इस प्रकार है—

श्री बिहारी जी श्री बिहारिन विहारि जी लिलतादिक हरिदास । नरहरि रिसकन की कृपा कियो वृग्दावन वास ॥ रिसक बिहारी साँवरी, बजनागर सुरकाज ।

इन पद पंकज मधुकरी, विष्णु समाज ॥

वृन्दावन में ही उनकी मृत्यु संतान-हीनावस्था में ही हो गई । उनकी मृत्यु वि० सं० १८२२ स्रावाड़ सुदी मानी जाती है ।

नागरीदास जी के रचना-संग्रह 'नागर समुच्चय' में ग्रान कवि कृत नाम से उनके पद मिलते हैं। पहले यह सन्देह किया जाता था कि स्वयं नागरीदास जी ही रिसक बिहारी के नाम से कविता लिखते थे, परन्तु ग्रनेक पदों में 'बनी' शब्द के प्रयोग से इस संशय का निवारए। हो जाता है। उदाहरए।।ई—

बनी विहारिन रस सनी निकट बिहारी लाल। पान कियो इन दृगनि ते अनुपम रूप रसाल।।

तहँ पद गाये ग्रोसर संजोग, बिच रिसक बिहारी ही के भोग।
नागर समुच्चय के ग्रितिरिक्त उत्सव माला नामक ग्रंथ में भी रिसक बिहारी छाप के तीन पद तथा चार दोहे प्राप्त होते हैं। रिसक बिहारी राधाकृष्णा के युगल रूप की उपासिका थीं। कृष्ण के प्रित उनके भावों में माधुर्य की ही प्रधानता है, परन्तु राधा के बालरूप तथा जन्म के श्रवसर पर जो पद मिलते हैं उनमें वात्सल्य प्रधान है। रसानुभूतियाँ तो इस रस की प्रायः नगण्य ही है, परन्तु जन्मोत्सव के उल्लास तथा ग्रानन्दपूर्ण वातावरण के चित्र सजीव है, राधाकृष्ण की ग्रानन्द प्रसारिणी सिद्ध शिक्त है। उसका जन्म इसी कारण लीला के इतिहास में पृथक् ग्रस्तित्व रखता है—

श्राज बरसाने मंगल गाई।

कुँवर लली को जन्म भयो है घर-घर बजत बधाई ॥ मोतिन चौक पुरावो गावो देहु असीस सुहाई। रसिक बिहारी की यह जीविन प्रगट भई सुखदाई॥

कृष्ण के प्रति उनकी भावनाओं में माधुर्य का वही रूप प्रधान है, जिसके ग्रनुसार पुरुष नारी की रितमूलक भावनाओं का ही पूरक होता है। उनके श्रनुराग में गाम्भीर्य, मामिकता तथा शुद्ध भावना का ग्रभाव है। उनके प्रेम पर चढ़ा हुआ वासना का गहरा रंग, श्रनुभूतियों को प्रपनी प्रगाढ़ता के ग्रावरण में छिपा लेता है। बनीठनी जी के जीवन में मानसिक तथा शारीरिक कुंठा का ग्रभाव था। मध्यकालीन युग की पराधीनता में श्रपनी कामनाओं की स्वतन्त्र ग्रभिव्यक्ति के फलस्वरूप, उन्होंने नागरीदास जी के साथ, समस्त सामाजिक तथा वैधानिक नियमों का उपहास करते हुए, श्रपने हृदय का संसार बसाया था। नागरीदास जी के रिसक व्यक्तित्व से जो कुछ भी उन्होंने प्राप्त किया उसी की एक छाया उनके मधुर गीतों में मिलती है।

प्रेम की आतुरता समाज के उपहास की अपेक्षा नहीं करती, उनके जीवन के प्रत्यक्ष अनुभव का एक साकार उदाहरण अपाधिव कृष्ण पर आरोपित भावनाओं से मिल सकता है—

मं श्रपने मन भावन लीन्हों, इन लोगन को कहा नींह कीन्हों।
मन दे मोल लियो री सजनी, रत्न श्रमोलक नवल रंग भीनो।।
कहा भयो सबके मुँह मोरे मं पायो पीव प्रवीनी।
रिसक बिहारी प्यारो प्रीतम, सिर विधना लिख दीनी।।
उनके काव्य में व्यक्त परकीया भावनाओं में यौवन की श्रसंगत परिभाषा हैं,

परन्तु उसमें परकीयत्व की तीव अनुभूतियों और मादक मूर्छनाओं का एकान्त अभाव नहीं। प्रेम की वह स्थिति जहाँ समस्त संसार से लोहा लेकर उसकी स्थापना की जाती है; जब समस्त तर्क, विवेक तथा बौद्धिकता, भावनाओं की तीवता तथा प्रबलता के समक्ष हार मान जाती है; उस स्थिति के प्रति वैयक्तिक सन्तोष की यह अभिव्यक्ति असफल नहीं कही जा सकती।

उनके माधुर्य में भावनाओं की विशुद्धि कम, रितभाव की चेष्टाएँ अधिक हैं। इनका मांसल नारीत्व सर्देव सजग हैं, कृष्ण के प्रति आकर्षण के साथ-साथ मधुर उपालम्भ देती हुई गोपिका के स्वरों में एक किशोर की उच्छु खल चेष्टाएँ तथा किशोरी-मुलभ आकर्षण, मान तथा मर्यादाजन्य विकर्षण का सम्मिलित रूप साकार हो जाता है—

क तुम जाहु चले जिन घरो मोरी सारी। सुन इयाम सुन इयाम सौं है तिहारी।। यही बेर छिनाय लेऊँ कर तें पिचकारी। ग्रब कछु मो पै सुन्यो चहत हो गारी।

इसी प्रकार अनेक युवितयों के साथ भूलती हुई राधा के यौवन और सौंदर्य को छिप-छिपकर पान करने वाले कृष्ण के किशोर रूप में भी एक आकर्षण है। नवल रंगीली सिखयों के साथ राधा भूल रही है, वायु के भकोरों से उड़ता हुआ अंचल उनकी लज्जा की रक्षा में असमर्थ है, युवक कृष्ण नेत्रों की कोर से इस सौंदर्य का पान कर रहे हैं, जब अनायास ही गोपियों की दृष्टि उन पर पड़ जाती है और वे छिपने की चेष्टा करते हुए कुंज में चले जाते हैं—

नवल रंगीली सबै भुलावत गावत सिखयाँ सारी री। फरहरात श्रवल चल चंचल लाज न जात सँभारी री॥ कुंजन श्रोट दुरे लिख देखत, प्रीतम रिसक बिहारी जी॥

कृष्ण के इस चित्रण में स्वाभाविकता तथा सरलता है, परन्तु समस्त वाता-वरण में प्रपरिष्कृत वासनाग्रों के कारण स्थूल लौकिकता है।

प्रेम की पराकाब्ठा के चित्रों में भी श्रनुभूतिमूलक लग नहीं, शरीरजन्य चेब्टाएँ व्यक्त हैं। रतनारे नेत्रों वाले कृष्ण के पार्श्व में शयन का श्रधिकार प्राप्त करने वाली स्त्री ही उनके श्रनुसार भाग्यशालिनी है—

रसिक बिहारी वारी प्यारी कौन बसी निसि काँखड़िया।

इसी प्रकार उल्लासभरी ग्रन्थकार निज्ञा में कृष्ण के साथ रात्रि व्यतीत करना ही उनके प्रेमजनित उल्लास की चरम सीमा है। इस मिलन-वेला में, फलों का सौरभ, वातावरण की रसमयता तथा काम की उमंगों से भरा हुआ हृदय, प्रेमजन्य उल्लास को बहुत बढ़ा देते हैं---

गह गह साज समाज जुत श्रित सोभा उफनात। चिलवे को मिलि सेज सुख मंगल मुदमय रात।। रही मालती महक तंह, सेवित कोटि श्रनंग। करो मदन मनुहारि मिलि सब रजनी रस रंग।। चले छोड़ मिलि रसमसे, मैन रसमसे नैन। प्रेम रसमसी रैन।।

भ्रंगार की रसमयता की दृष्टि से वे चित्र सफल कहे जा सकते हैं, परन्तु माधुर्य की निर्मलता के मानसिक उल्लास में वासना का यह पुर ब्रालम्बन की ब्रपाधिवता तथा ब्राश्रय की भावनाओं की परिष्कृति के विषय में संशय उत्पन्न कर देते हैं।

फाग के उल्लास तथा पावस की मादकता का प्रयोग उन्होंने संयोग-भावना के उद्दीपन रूप में किया है। इन उद्दीपनों के प्रसंग में भी, ग्रपने मांसल नारीत्व के प्रति वे सतत सजग हैं; श्यामसुन्दर से होली खेलने को उत्सुक मुग्धाएँ उनके मार्ग में ग्रा तो जाती हैं, परन्तु उस धृष्ट नायक की निर्भय चेष्टाश्रों से शंकित होकर कह उठती हैं—

भीजे म्हारी चुनरी हो नन्दलाल।

डारहु केसर पिचकारी जिन हा ! हा ! मदनगुपाल ।। भीजे वसन उघरों-सो ग्रंग ग्रंग बड़ो निलज यह ख्याल । रिसक बिहारी छैल निडर थे पाले को जंजाल ।

श्राई वस्त्रों में उभरते हुए श्रंगों पर ही उनकी दृष्टि जाती है, उनकी सजग रित-चेतना इन्हीं की श्रोर विशेष रूप से इंगित करती है।

होली के इस उल्लास के श्रतिरिक्त पावस के प्राकृतिक उपकरण भी उनकी भावनाओं की उद्दीप्ति में सहायक होते हैं।

स्वतन्त्र रूप से प्रकृति-वर्रान का महत्त्व भा इसीलिए है कि वह प्रत्यक्ष ग्रथवा ग्रप्रत्यक्ष रूप से राधा ग्रौर कृष्ण ५र कुछ-न-कुछ प्रभाव डालते हैं—

पावस ऋतु, वृन्दावन की दुति दिन दिन दरसे है। छवि सरसे है।

लूम लूम सावन घन बरसे हैं
हरिया तरुवर सरवर भरिया, जमुना नीर कलोले हैं।
मन मोले हैं।

स्यामसुन्वर मुरली बन बाजे हैं रिसक बिहारी नी रो भीज्यो पीताम्बर प्यारी जी री चूनर सारी है। सुस्कारी है। इस प्रकार उनके काव्य के भावपक्ष में नारी-हृदय के संयत प्रेम की परिभाषा नहीं है। काव्य की सरसता के मूल में यौवन की मादक उच्छू खलता है, जिसका ग्रारीपण कृष्ण तथा राधा पर करके कवियत्री ने श्रपनी भावनाओं की श्रभिव्यक्ति की है। माधुर्य भाव ही उनके काव्य का प्राग्ण है, जिसका श्रृंगारिक रूप ग्रधिक प्रधान है—उनके माधुर्य का स्थायी भाव सूक्ष्म प्रेम नहीं ग्रपितु मांसल रित-भाव है। केवल ग्रालम्बन की ग्रपाथिव संज्ञा के कारण ही इनका काव्य ग्रपाथिव श्रृंगार ग्रथवा माधुर्यभिवत-भावना के ग्रंतर्गत रखा जा सकता है।

ग्रपायिव के प्रति प्रराय निवेदन भिक्तकालीन ग्रध्यात्म चेतना का एक विज्ञिष्ट श्चंग रहा है, निम्बार्क मत के अन्तर्गत तो उसकी रूपरेखा पूर्णरूप से रति-भाव पर ही श्राधृत मानी गई थी । बनीठनी जी उस मत में दीक्षित श्रवदय थीं, पर उनके काव्य में व्यक्त वैयक्तिक स्पर्शों से यह पूर्णतया स्पष्ट है कि उनकी काव्य-प्रेरणा सम्प्रदाय-जन्य स्रास्था नहीं, प्रत्युत स्रात्मानुभूति थी। यहाँ पर प्रश्न उठता है कि उनकी रचनाग्रों में वास्तव में ग्रपाधिव सत्ता के प्रति ग्रनुभृतियों का व्यक्तीकरण है ग्रथवा पाधिव ग्रालम्बन को सार्वजनिक रूप से ग्रहण करने में ग्रसमर्थ होकर ही उन्होंने म्रपने म्रालम्बन को कृष्ण का नाम देदिया था। उनके म्रन्य वक्तव्यों तथा उनके जीवन के साम्य को देखते हुए उपर्युक्त दूसरी बात ही सत्य के श्रधिक निकट प्रतीत होती है। उनके काव्य को साहित्य-शास्त्र की कसौटी पर चढ़ाना उपहासप्रद है क्योंकि उनकी काव्य-दृष्टि कलाकार की दृष्टि नहीं थी, पर रस की सृष्टि में वे असफल रही हैं यह नहीं कहा जा सकता। वासना के पुट से ही यदि श्रालम्बन की ग्रपाथिवता पर संज्ञय किया गया तो श्रृंगार रस के सम्राट् सूर के भी अनेक पद ऐसे मिलेंगे जिनको श्रृंगार रसाभास के श्रतिरिक्त श्रीर कुछ नहीं कहा जा सकता। बनीठनी जी के द्वारा किया गया संयोग रात्रि का वर्णन जहाँ अनुभूतिज्ञन्य वस्तु परिगरणनयुक्त विवररणमात्र ही नहीं है वहीं उसमें नग्न रसाभास का भी श्रभाव है। परन्तु यह सब होते हुए भी श्रृंगार रस के उपयुक्त मादक वातावरए। की सृष्टि में वे पूर्ण सफल रही हैं।

मध्यकालीन काव्य में इस प्रकार की प्रेमजन्य शारीरिक चेष्टाश्रों का वर्णन तो साधारण वात है, केवल स्त्री स्वभाव की सुलभ लज्जा के साथ उसका सरलता से सामञ्जस्य करने में कुछ विचित्रता का श्रनुभव होता है।

नागर समुच्चय में संकलित इनकी प्रायः समस्त रचना पदों में हैं। उत्सव संग्रह में कुछ कवित्त तथा दोहे हैं। कुष्ण काव्य के प्रबन्धात्मक तस्व के ग्रभाव के कारण प्रायः सर्वोत्कृष्ट लेखकों से लेकर सामान्य कवियों तक ने स्फुट पदों की जैली ग्रहण की है। रसिक विहारी ने भी इसी परस्परा का ग्रनुसरण किया है। इन पदों में संगीत तथा लय है, कहीं-कहीं लय के प्रवाह में मात्राओं की विषमता ग्रथवा कमी से व्याघात पहुँचता है।

उनकी भाषा पर भी ब्रजभाषा के पुरातन रूप पिंगल की छाप है। संस्कृत तद्भव तथा तत्सम शब्दों के प्रयोग से राजस्थानी की बीहड़ता में प्रांजलता ग्रा गई है। संस्कृत-मिश्रित ब्रजभाषा तथा राजस्थानी के समन्वय से उनकी भाषा में परिष्कार का ग्रभाव नहीं है, परन्तु व्याकरण सम्बन्धी ग्रशुद्धियाँ तथा शब्दों के विस्तृत रूप मिलते हैं। राजस्थानी विभिक्तयों तथा शब्दों के प्रयोग से ब्रजभाषा के माध्य तथा सौन्दर्य में कोई व्याघात नहीं होता। काव्य का कलापक्ष भी पूर्णतया नगण्य नहीं है। ग्रलंकारों के सम्यक् ग्रीर सुन्दर प्रयोग मेरे इस कथन की पुष्टि करेंगे—

रतनारी हो थारी आँखड़ियाँ।

प्रेम छकी रस बस म्रलसानी, जानि कमल की पाँखड़ियाँ ॥ सुन्दर रूप लुभाई गति मति हो गई ज्यूँ मधुमाखड़ियाँ ॥

इस प्रकार की अनेक उक्तियाँ कला-साधना के प्रयास में यद्यपि नहीं लिखी गई है, परन्तु उनके भावों की अभिव्यंजना में बहुत सहायक हुई हैं। उनके काव्य पर वैष्ण्व सम्प्रदाय की राधावल्लभ धारा की स्पष्ट छाप है। नागरीदास जी स्वयं राधावल्लभ सम्प्रदाय के मानने वाले थे, अतः उनकी प्रेयसी पर इसका प्रभाव पड़ना स्वाभाविक था। इन पदों में कृष्ण तथा धर्म के नाम पर किये जाने वाले उच्छृ खल भ्रष्टाचारों की स्पष्ट ध्विन मिलती है। केवल बनीठनी जी पर ही इसका दोषारोपण करना यद्यपि न्यायसंगत नहीं होगा, परन्तु कृष्ण तथा राधा के रूप और व्यापारों में कामुकता का ही प्रधान आरोपण करने वाले राधा-वल्लभी सम्प्रदाय के साधुओं से घिरी हुई बनीठनी जी के विषय में जो कल्पना बनती है, उसमें संयत नारी अथवा स्वच्छन्द भक्त-हृदय की छाया नहीं मिलती। लोक-प्रणय की असंयत तथा उच्छृ खल बार्ताओं में रस प्राप्त करने वाली तथा योग देने वाली वारांगना और जीवन के प्रति कामुक दृष्टिकोण रखने वाले साधुओं के मध्य विराजित, कृष्ण के उच्छृ खल प्रेम की अभिव्यंजना करने वाली बनीठनी जी में अधिक अन्तर नहीं दिखाई देता। यह कुछ भी हो, परन्तु इस रसात्मक दृष्टिकोण की अभिव्यक्ति में वे असफल नहीं रही हैं, अतः उनका काव्य उपेक्णीय नहीं है।

त्रजदासी रानी बाँकावती—इनका जन्म जयपुर राज्य के लिवाए प्रदेश के कछवाहा राजवंश में हुआ था। ये राजा आनन्दराम की पुत्री थीं। इनके वंशज भगवानदास जी को अकबर ने उनकी वीरता के कारए। बाँका की पदवी दी थी, इसलिए उस वंश के लोग पूर्वज के गौरव के प्रतीकस्वरूप अपने नाम के आगे बांकावत तथा स्त्रियाँ बांकावती का प्रयोग करती थीं। इनका जन्म सं० १७६० के लगभग माना जाता है। सम्बत् १७७६ में इनका विवाह कुछ्एागढ़ के महाराज

राजिंसह के साथ वृन्दावन में प्रतिपादित हुग्रा।

कृष्णगढ़ के राठौर वंश में काव्य-प्रेम एक परम्परागत संस्कार-सा बन गया था। इस वंश के भ्रनेक राजा तो स्वयं सुकवि तथा किवयों के भ्राश्रयदाता रहे ही हैं, उस वंश की रानियाँ तथा कन्यायें भी काव्य-रचना में काकी निपुण रही हैं। महारानी बाँकावती ने श्रीमद्भागवत् का छन्दोबद्ध भ्रनुवाद किया, जो जजदासी भागवत के नाम से प्रसिद्ध है। यह भ्रनुवाद दोहा तथा चौपाई छन्द में हुआ है। बाँकावती जी कृष्ण की घनिष्ठ प्रेमिका थीं। भागवत के प्रति विशेष भ्रनुराग के कारण ही उन्हें उसका भ्रनुवाद भाषा में करने की प्रेरणा हुई। भ्रनुवादित होने के कारण ग्रंथ के विषय की मौलिकता का तो कोई प्रश्न ही नहीं उठता, परन्तु भागवत की सम्पूर्ण कथा का यथातथ्य वर्णन करने के लिए वे सदैव सजग रही है।

भागवत की कथा में यद्यपि कोई विकृति नहीं आ पाई है, परन्तु काव्य-तत्व का इस ग्रंथ में पूर्णतया अभाव है। ग्रंथ प्रारम्भ करने के पूर्व वे सबसे पूर्व राधाकृष्ण की युगल बम्पति तथा गुरु के अनुग्रह की आकांक्षा करती हैं। गुरु तथा द्वैबम्पति का महत्त्व उनकी दृष्टि में समान हैं—

बार-बार वन्दन करों, श्री वृषभानु कुँवारि। जय-जय श्री गोपाल जू, कीजे कृष्णमुरारि॥

ग्रंथ में भागवत की ब्राद्योपान्त कथा का वर्णन है, कृष्ण काव्य-परम्परा म यह प्रथम स्त्री किव हैं, जिन्होंने पदों की मुक्त गेय प्रिणाली को छोड़कर दोहों तथा द्विपिदयों की प्रवन्धात्मक शैली को अपनाया। भागवत के उपदेशात्मक प्रसंगों के कारण कथा-का कम बीच-बीच में से टूट गया है।

बजदासी जी को एक अनुवादक के रूप में पर्याप्त सफलता मिली है। विषय तथा सामग्री यद्यपि उन्हें बनी-बनाई मिल गई थी, परन्तु मूल ग्रंथ के भावों के यथातथ्य प्रकाशन में वे सफल रही हैं। केवल ग्रंथ के हल्के ग्रंश ही नहीं ग्रपितु माया, जीव, ब्रह्म, जगत इत्यादि गूढ़ तथा गम्भीर विषयों का उल्था भी इतना परिष्कृत तथा शुद्ध है, जिससे उनकी ग्राहक शक्ति तथा ग्रमिन्यक्ति की क्षमता का परिचय मिलता है।

उनके काव्य के कुछ उद्धरए। इस कथन की पुष्टि करेंगे। संसार की नश्वरता की चिरतृष्ट्णा मृग-मरीचिका के समान है, संसार में जो कुछ सत्य है, वह प्रभु की छाया है, संसार तो मिथ्या है, प्रवंचना है, मृगजल की भौति—

जैसे रेत चमक मृग देखी। जल के भ्रम मन माहि सपेखी।। जल भ्रम भूठ रेत ही सत्य। भ्रम सों देखि परत जल छत्य।। जल भ्रम काँच माहि ज्यों होत। सो भूठो सित काँच उदोत।। यों भूठो सबही संसारा। साँची हीं स्वामी करतारा॥ संसार की नश्वरता तथा मिथ्यापरता के ये चित्र भावों तथा विचारों को स्पष्ट रूप से व्यक्त कर देते हैं। ग्रनुवादित ग्रंश के विषय की मौलिकता पर तो ग्रियिक नहीं कहा जा सकता, परन्तु भागवत के प्रारम्भ के पूर्व की कुछ पंक्तियों के द्वारा भी यह निश्चित धारागा बनाई जा सकती हैं कि मौलिक भावों की ग्रिभिव्यक्ति को भी उनमें पूरी क्षमता थी। भागवत के महात्म्य तथा ग्रपने ग्रनुवाद की प्रेरणा वे जिन शब्दों में करती हैं, वह इसके प्रमाणस्वरूप पर्याप्त होंगे—

कियो प्रगट श्री भागवत, व्यास रूप भगवान् । यह कलिमल निखार हित, जगमगात ज्यों भान ॥ करचो चहत श्री भागवत, भाषा बुद्धि प्रयान । कर गहि मोहि समर्थ हरि, देहें कुपा-निधान ॥

भिवत के ब्रावेश में उन्होंने इस ग्रंथ की रचना भक्तों की ही सुविधा के लिए की थी। श्रतः उस ग्रंथ की भाषा में स्थानीय शब्दों के प्रयोग का बाहुल्य है। ब्रजभाषा में स्थानीय वैसवाड़ी उपभाषा की छाप है, राजस्थानी के शब्दों के प्रयोग भी यत्र-तत्र ब्रा गये हैं। दोहों तथा चौपाइयों के ब्रधिकतर प्रयोग शुद्ध हैं, परन्तु ब्रपवाद रूप में कुछ श्रशुद्धियाँ भी मिलती हैं। चौपाई के ब्रन्त में दीर्घ मात्रा श्रावश्यक होती है, परन्तु कई स्थलों पर लघु द्वारा ही चरण का श्रन्त होता है। उदाहरणार्थ—

ऐसो बचन कत सुनि म्रान । प्रभु परम प्रेम उर ठान ॥

यह कहना श्रधिक उपयुक्त होगा कि उन्होंने चौपाइयों का नहीं, श्रधीलियों का प्रयोग किया है, क्योंकि छन्द का श्रन्त दो ही चरणों के पश्चात् हो जाता है।

काव्य की वृष्टि से ग्रंथ का मूल्य साधारण है, परन्तु कृष्ण-काव्य-परम्परा की लीलाओं तथा सरसताओं में गम्भीरता का पृष्ठ जोड़ने का श्रेय उन्हें हैं। श्रीमय्भागवत जैसे वृहद् ग्रंथ का उल्था उनके धेर्य, प्रतिभा तथा ग्रध्यवसाय का प्रमाण है। काव्य जगत् के लिए उसका मूल्य चाहे ग्रधिक नहीं है, परन्तु भक्त संसार में उनकी यह कृति ग्रमर है।

रानी बर्वत कुँवरि (प्रियासकी)—इनके विषय में स्रनुमान किया जाता है कि यह दितया राज्य की रानी थीं। कृष्ण के प्रति इनका स्रनुराग बहुत स्रधिक था। इनका उपनाम (प्रियासखी) था। खोज में इनका केवल एक ग्रंथ 'प्रियासखी की बानी' नामक प्राप्त हुस्रा है। इसमें राधा-कृष्ण की युगल लीलाओं का वर्णन है। हस्तलेखन की तिथि वर्ष १७३४ वि० स० है, ग्रंथ का रचना-काल भी वही माना जाता है।

विषय पर एक ग्रालोचनात्मक दृष्टि डालने से स्पष्ट हो जाता है कि राधा-

माधुर्ययुक्त वर्णन उनकी कविता का ध्येय था, राधा तथा कृष्ण की प्रेमलीलाएँ ही उनके काव्य की प्रेरणा हैं। रूप की होली की भावकता में मस्त राधा कृष्ण के इस प्रेम-व्यापार पर मुग्ध हैं—

सखी ! ये दोई होरी खेलें।

रंगमहल सें राधावल्लभ रूप परस्पर भेलें।

रूप परस्पर भेलत होरी खेलत खेल नवेले।।

प्रेम पिचक पिय नैन भरे तिय, रूप गुलाल सुमैसे।

कुन्दन तन पर केसरि फीकी, स्याम गौर भये मैसे।।

सम्मुख रुख मुस्कयाति भपकि भुकि लाडिली लालहि पैले।।

प्रियासखी हित यह छवि निरखति सुख की रासि सकेले।

'सखी ! ये दोई होरी ....।'

राधा-कृष्ण की उन्मुक्त कीड़ाश्रों के इस वर्णन के माध्यम से उनका मध्य-कालीन वातावरण में पोषित बन्धनपूर्ण नारीत्व मुक्ति प्राप्त करने की चेष्टा करता हुआ प्रतीत होता है। कक्ष के एकान्त वातावरण में रूप की होली खेलते हुए, प्रेम-जनित चेष्टाश्रों में एक दूसरे से होड़ लगाते हुए कृष्ण तथा हार और हमेल को प्रेम-कीड़ाश्रों से खंड-खंड करती हुई राधा में कामसिक्त रित-भावना का आरोपण ही हो सकता है, भक्तों के चिर-श्रभीष्ट माधुर्यजन्य भिक्त रस का नहीं।

हस्तिलिखित प्रति में एक पद के पाँच भावों के आधार पर पाँच भावों की टीकाएँ की गई हैं। पद इस प्रकार हैं—

प्रीतम हरि हिय बसत हमारे।

जोई कहूँ सोइ करत रैन दिन, छिन पल होत न जिय ते न्यारे ॥ जित तित तन मन रोमि रोमि में ह्वँ रहे मेरे नैनिन तारे । ग्रति सुन्दर वर श्रन्तर्यामी, प्रिया सखी हित्र प्रानहि प्यारे ॥ जिन प्रसंगों द्वारा इसके विभिन्न अर्थ निकाले जाते हैं वे ये हैं—

- १. सिद्धान्त;
- २. रस का ग्रर्थ;
- ३. सखी कौ वचन सधी सौ;
- ४. श्री लाल जूको वचन श्री सवी प्रिया सवी जूँसो; ग्रौर
- ५. वेष पलट ।

इनमें से अन्तिम की टीका भी मिलती है, जिसके द्वारा उस युग के अपरिष्कृत गद्य का एक आभास मिल जाता है। इस पद के अर्थ यद्यपि बहुत स्पष्ट हैं, परन्तु उसी युग के टीकाकार की भाषा तथा भाव से एक परिचय श्रप्रासंगिक तथा अनुप-युक्त न होगा।

पंचम संदर्भ के अनुसार टीका--- ग्रथ पांची ग्रथं लिष्यते । वेष पलट कहा कै। श्री प्रिया जी के रूप को देखत ।। सखी प्रीतम रूप को रस पी के।। छिक के यह जानत हैं के हम प्रिया हैं ये प्रीतम हैं। सो श्री लाल जी बासमय में कहते हैं।। सवी सों ।। कैं सुनो सखी प्रीतम हरि उर वसत हमारे ॥ कै हमारे प्रीतम हमारे हिये ' में बसत है यह बात प्रीतम के मुषारिवन्द की सखी सुनि के सब परस्पर हेंसती हैं। कै ये प्रीतम हैं कै ये प्रिया हैं। ऐसे मगन होइ रहे हैं यों भौति तन्मय होई रहे हैं। कै हम प्रिया हैं। सब श्री प्रिया जी के कैसे गुन दिखात हैं। लाज नेत्र में वैसी है, रूप भी वैसो ही है, हँसनि बतरानि वैसेई है सो श्री प्रिया रूप होई कहत है। जोई कहत सोइ करत रंन दिन छिन पल होत न जिय ते न्यारे । के जोइ हम कहें सोइ रैन दिन करत हैं प्रीतम पल छिन जिंउ ते न्यारे नींह होत। जित तित मन तन रोम रोम में रहे तन मन नैननि तारे ॥ वाही भाँति श्री राधा रूप निहार के प्रीतम फिर बोले कि सुनो सखी जित देखो तित तन में, मन में, ग्ररे शीतम तो मेरे नैनन के तारे होइ रहे हैं। श्रति सुन्दर वर अन्तर्यामी त्रिया सखी हित प्रानिन प्यारे ऐ सखी जो मैं मन में विचारौं सो प्रीतम तुरत ही करत है। तब प्रिया सखी ने यह सुख देखे।। कै ये प्रान प्यारे प्रीतम श्री प्रिया जी को रूप ही होई रहे हैं। तब नई श्री प्रिया जी सों हँसी सखी, अरु कही के प्रिया जू तुम्हारे प्रियतम तो तुम्हारे प्रानिन तें प्यारे हैं तब यह सुष देखि के सब सखी श्रानन्द पायो । प्रीतम को सुधि कराई कि श्राप तो प्रीतम ही हो । तब सकुचे ग्ररु कहीं कै मेरे मन की बात ग्राज सखिन ने सब जानी ।

इस पद के स्रतिरिक्त एक अन्य पद भी प्राप्त है, जिसमें फाग की मादक लीलाओं का चित्रएा है—

> छैल छबीली राधा गोरी होरी खेल मचाया। कसरी ढोरि गुलाल माँडि मुख श्रंजन दे हाँसि पिय गुलचायो।। पीताम्बर सो हाथ बाँधि करि होरी को नाच नचायो। प्रियासखी को भेष बनायो पगनि महावर रंग रचायो।।

कृष्ण-चरित्र के इन चित्रों में अनुभूतियों की अपेक्षा लीलाएँ प्रधान हैं, परन्तु इन लीलाओं में होन रुचि का प्रदर्शन अधिक नहीं है, उनके काव्य की प्रेरणा रितभाव का स्थूल पक्ष नहीं है। वे राधा तथा कृष्ण की प्रम-क्रीड़ाओं के द्वारा उल्लास तथा मुख प्राप्त करने वाली निरपेक्ष दिशका है, प्रेम के भावपक्ष में सूक्ष्म अनुभूतियाँ बहुत कम तथा काममूलक भावनाएँ अत्यन्त तीव हैं। किशोर लीलाओं के चित्र बड़े सजीव तथा सप्राण हैं। सिखयों के साथ राधा होली खेलते-खेलते कृष्ण को अपने अधीन करने में समर्थ हो जाती हैं। केसर तथा गुलाल से उनके मुख को रंजित कर, पीताम्बर से उनका हाथ बाँध बिलकुल विवश बना देती हैं, पगों में महावर रचाकर वे उनका सखी देष बनाने का प्रयास करती हैं।

इस वर्णन में वह सरस ग्रिमिंग्यां है, जिसके ग्रन्भव के लिए प्रत्येक भक्त लालायित रहता है। उनकी प्रेमाभिव्यक्ति में नारी की ग्रोर से रितभाव की ही सजगता नहीं है, ग्राकर्षणजन्य मुख्यता भी है। अजभाषा की माधुरी ग्रलंकार विहीन भी साधारणतः सुन्दर है। राधावल्लभ सम्प्रदाय की होने के कारण उनके प्रिया सखी उपनाम के कारण उनके पुष्य होने की ग्राशंका होती है, परन्तु उनके मुख्य नाम बख्त कुंवरि का प्रयोग इस ग्राशंका को निर्मूल सिद्ध कर देता है। राधावल्लभी साधु जिस ग्रवस्था की केवल कल्पनामात्र कर सकते थे, नारी होने के कारण वह उनकी स्वानुभूति थी।

बनीठनी जी नागरीदास की रक्षिता थीं। उनमें स्वकीया प्रेम के गाम्भीयं का अभाव तो है ही, परकीया भावना की तीव्रता का भी अभाव है, केवल प्रेम की उच्छु खलताओं का चित्रए। प्रधान है। प्रियासखी के दाम्पत्य प्रेम के चित्रए। में उनके विवाहित जीवन के मार्दव की छाया में राधावल्लभ सम्प्रदाय की सरसता घुली हुई ज्ञात होती है। कृष्ण तथा राधा की लीलाओं का काम ग्रंश ही उनके आकर्षण का तस्व नहीं है, किशोर-किशोरी सुलभ चपलता, चचलता तथा भावजन्य कीड़ाओं पर भी उनकी अनुरागमयी दृष्टि पड़ी है। इस हस्तलिखित प्रति का प्रकाशन राधावल्लभीय साहित्य के इतिहास में नारी द्वारा रचित एक मुख्य पृष्ठ जोड़ने के लिए आवश्यक है।

सुन्दर कुँ विश्वि — सुन्दर कुँविश्वि का जन्म कार्तिक सुदी ६, सम्बत् १७६१ में दिल्ली में हुआ था। इनके पिता कृष्णगढ़ के राठौर राजा राजिसह तथा माता रानी बाकावती थी, जिनका उल्लेख पहले किया जा चुका है। इनकी बाल्यावस्था में ही इनके पिता राजिसह का देहाना सम्बत् १८०५ में हो गया, जिसके कारण कृष्णगढ़ के राजवंश में अनेक पारिवारिक तथा राजनीतिक भगड़े छड़े हो गये, इस कारण विवाह योग्य अवस्था प्राप्त कर लेने पर भी उनका विवाह न हो सका तथा वे ३१ वर्ष की आयु तक अविवाहित रहीं। सं० १८१२ में उनके भतीजे महाराज सरदारिसह ने उनका विवाह रूपनगर के खीची वंश के राजकुमार बलवन्तिसह के साथ कर दिया, परन्तु उनका जन्म तो मानो राजनीतिक विषमताओं के चक्र में पिसने के लिए ही हुआ था। पितगृह में तो उनके भाइयों के बीच पारम्परिक बैमनस्य चल ही रहा था, पित भी सिधिया सरदारों द्वारा पराजित करके बन्दी बना लिये गये, तथा राघवगढ़ का किला सेंधिया के अधिकार में चला गया। अत में जयपुर, जोधपुर तथा अपने कुटुन्बियों खोची सरदार शेरीसह की सहायता से राघषगढ़ फिर उनके हाथ में

## ग्रा गया।

सुन्दर कुँविर के सम्बन्ध में श्रधिकांश बातों का पूर्ण निश्चय नहीं मिलता।
पित की पराजय के पश्चात् ऐसा श्रनुमान किया जाता है कि कदाचित् वे सलैमाबाद
चली गई हों क्योंकि वहीं उनके कुल का गुरुद्वारा था। उनकी मृत्यु-तिथि भी ग्रनिश्चित
है। उनके ग्रन्तिम ग्रंथ का रचनाकाल सं० १८५३ है, जबिक उनकी ग्रवस्था लगभग
६३ वर्ष की हो गई थी। इसके पश्चात् ही इनकी मृत्यु किसी वर्ष में हुई होगी।

सुन्दर कुँविर के वंशजों को काव्य-प्रतिभा का वरदान प्राप्त था, सुन्दर कुँविर की भी यह प्रतिभा जन्मजात् थी, जो माँ तथा भ्राताग्रों की भिक्त तथा ग्रास्था का सम्बल पाकर विकास की ग्रोर ग्रग्नसर हुई। उनका वंचित नारी-हृदय लौकिक क्षेत्र में कामनाग्रों के निष्क्रमण के ग्रभाव में काव्य-रचना द्वारा ही भावनाग्रों की ग्रभिव्यक्ति प्राप्त कर सन्तोष ग्रनुभव करने का प्रयास करने लगा।

इनकी रचनाग्रों का उल्लेख प्रायः सभी खोज-ग्रंथों तथा राजस्थानी साहित्य के इतिहास ग्रंथों में उपलब्ध है। इनके द्वारा रचित ग्यारह ग्रंथ प्राप्त हैं, जिनका संक्षिप्त उल्लेख इस प्रकार है—

- १. नेह निधि—इस पुस्तक में वृद्धावन में हुई कृष्ण तथा राधा की विलास-कीड़ाओं का वर्णन है। इसका रचनाकाल सम्वत् १८१७ माना जाता है।
- २. राम रहस्य—इस काव्य ग्रंथ का विषय राम की आदर्श लीलाओं का वर्णन है। इसकी रचना-तिथि कार्तिक शुक्त ६, गुरुवार, सम्वत् १८५३ है। आरम्भ में दिये हुए दोहे तथा सवैये में वर्णित राम-कथा द्वारा इस ग्रंथ के वर्ण्य विषय, शैली तथा भाषा इत्यादि के विषय में निष्कर्ष निकाला जा सकता है—

श्री रघुपति सिय चरन को. करि निज उर में धार। मित सम जस वरनन करत जो दायक फल चार॥

सर्वया

क्याम सरूप अनूपम श्रंग अनगहु तो सम नाहि लखायो। सोहत है कच कुंचित और दृग पंकज से धनु भौंह लजायो॥ जा गुन गान और ब्यान करै, नर सोई घरा मह धन्य कहायो। जीवन ताको जाहि या मित नाहि सिय। वर आयो॥

श्रीमती सुन्दर कुँविर के ग्रधिक ग्रंथ राधा-कृष्ण की लीलाग्रों पर लिखे गये हैं। राधा-कृष्ण सम्बन्धी ग्रंथों में मंगलाचरण में कृष्ण तथा राधा की वन्दना है, पर इस ग्रंथ का ग्रारम्भ 'श्रीमते रामानुजाय नमः। ग्रथ राम रहस्य ग्रंथ लिष्यते' से होता है।

३. संकेत यगल-इसमें राधा-कृष्ण के विनोद का वर्णन है। इसका रचना-

काल सम्बत् १८३० है। इस ग्रंथ के वर्ण्य विषय तथा भाषा-दौली इत्यादि के स्नाभास के लिए निम्नलिखित उद्धरण पर्याप्त होगा— सर्वेगा

> श्री वृषभान सुता मनमोहन, जीवन प्रारा पियारी। चन्द्रमुखी सु निहारन श्रातुर, चातुर नित्त चकोर विहारी।। जा पद पंकज के श्रील सोचन स्याम के लोभित सोभित भारी। सर्न हों हूँ जिन चरनन के, प्रिय नेह नवेल सदा मतवारी।।

ग्रंथ की रचयित्री तथा रचनाकाल इत्यादि का परिचय वे इन शब्दों देती है---

संवत् यहि नवदून सत ग्रह तीसा को साल। सोरह सँ पंचानवे माघ मास सुभकाल।। सावन पुण्य तिथि श्रष्टिमी बासर मंगलवार। पुस्तक कीन्होँ कृष्शगढ़ पूरण कृषा मुरार।।

४. गोषी महात्म्य—इस ग्रंथ में गोपियों तथा कृष्ण की लीलाओं का वर्णन है। इसकी रचना स्कन्द पुराण के कथानक के ग्राधार पर हुई है। ग्रंथ के प्रारम्भ में इस बात का स्पष्ट उल्लेख उन्होंने कर दिया है—

श्री राधावल्लभो जयित । ग्रथ श्री मद्भागवत । गोपी महात्म्य स्कन्ध पुराग् मध्ये क्लोके ग्रथीकार ......भाषा कथन लिख्यते । इस ग्रंथ का रचनाकाल उन्हीं के शब्दों में इस प्रकार है—

> सम्बत् है नवदून से छयालीस उपरंत । सन्नह से एकादसम साक जान गनंत ॥

इस ग्रंथ में गोपियों तथा कृष्ण की साधारण मानवी लीलाओं का ही वर्णन नहीं है, वर्ण्य विषय की दार्शनिक पृष्ठभूमि के प्रति भी लेखिका काफी जागरूक है; कृष्ण की लीलाओं के साधारण रूप में अन्तर्निहित उनका नैसर्गिक पक्ष काफी स्पष्ट है—

राधा रमए। बज जीवन, बज प्रान। बन्दौँ जिन पद कंज रज, बृन्दा विपिन सुथान।। महाधीर किल तम हरन, भक्त मुक्त हित दैन। श्री वृन्दावन मम प्रभु बन्दौ जिन पद रैन।।

४. रस पुंज — इस ग्रंथ में राघा तथा कृष्ण के प्रेम तथा रस का वर्णन है। राधा-कृष्ण की सिद्धि श्रानन्ददायिनी शक्ति है। कृष्ण ब्रह्म के प्रतीक हैं, ग्रपनी लीलाओं का विस्तार वे प्रधान रूप से राघा तथा सहायक रूप से गोपियों के द्वारा करती है। राधा के प्रति उनके हृदय में श्रपार श्रद्धा है। राधावल्लभ सम्प्रदाय में राधा का स्थान कृष्ण से उच्च है। इसी सिद्धान्त की मान्यता का स्पष्ट श्राभास सुन्दर कुँवरि के इस ग्रंथ में मिलता है। उदाहरणार्थ—

> ब्रज जीवन, जीवन प्रिया, श्री वृषभान कुमारि । बन्दौं जिनकी चरएा रज, जाकी कृपा श्रपार ॥

कवित्त

भानुकुल भूषण लड़ैतो वृषभान जी को,
 कृष्णचन्द्र भाग्य रूप प्रगटी हैं राधा जू।
वेद हू न भेद लहै विष्णु जाय नाम रहै,
 गूड़ गिह राखं शिव सुकृत से साधो जू॥
 जा पद परस क्रजधर को प्रभाव मूर,
 चाहत दरस सुर परस ध्रगाधा जू।
 गायें कृपा किंकरि नवल नेह मतवारी,
 सुन्दर कुँवरि पद बन्दि हरि बाधा जू॥
 इस ग्रंथ का रचनाकाल उनके द्वारा इस प्रकार वर्णित हैं—
 सम्बत् शुभ नवदून से, चौंतीसा को साल।
 सोलह सै निन्यानवे, साके समय रसाल।

६. सार संप्रह—इस ग्रंथ में अनेक पद संकलित हैं जिनमें कृष्ण के अनेक रूपों की बन्दना है। इसमें भिवत के प्रेम के तत्त्व में ज्ञान योग इत्यादि का पुट है। कृष्ण परब्रह्म हैं, जिनकी महिमा का ज्ञान करने की सामर्थ्य बेदों में भी नहीं है। युगों से चले आते हुए ब्रह्म की असीम शक्ति के प्रति अणु की सीमित भावनाओं का परिचय सुन्दर कुँवरि इस प्रकार देती हैं—

नेति नेति भाषत निगम, जिहि प्रभु भाय पुकारि।
सो हरि निज मुख कहत हैं, महिमा भक्त प्रपार।।
निज चित श्री हरि लीन है, हरि चित जिन जन लीन।
हरि जल जन मन मीन है, जन जल हरि मन लीन।।
इस ग्रंथ का रचनाकाल इस प्रकार है—

सम्बत् शुभ षट त्रिगुन सै पैंतालिस उपरन्त।

७. बुन्दावन गोपी महात्म्य—श्रादि पुराण में बृन्दावन तथा गोपियों के महात्म्य का वर्णन है। यह ग्रंथ उसी पुराण का भाषा में अनुवादित रूप है। इस ग्रंथ में उन्होंने स्पष्ट रूप से अपनी भावनाओं पर निम्बार्क मत के प्रभाव का उल्लेख किया है। खोज रिपोर्टों में उद्भृत पंक्तियों में से कुछ के उद्धरण द्वारा यह प्रमाणित हो

जाता है---

श्री गुरु कृपा प्रताप जब ह्वै उदोत हिये मान ।
तिमिर नसै दरसै करन चृन्दा विपुल बखान ॥
जुगल उपासक रिसक मिर्गा निवायत सम्प्रदाय।
जिन दास्यता ही में लई भाग्य वर पाय॥

इस ग्रंथ का रचनाकाल सम्बत् १८२३ विकमी है।

न. भावना प्रकाश—इस ग्रंथ में कृष्ण तथा राधा की दाम्पत्य नित्य लीलाग्रों का वर्णन हैं। इसका रचनाकाल १८४५ माना जाता है।

٤. रंगभर—इस ग्रंथ में भी राधा तथा कृष्ण को नित्य लीलाओं का वर्णन है। इसका रचनाकाल भी सम्वत् १८४५ ही है।

१०. प्रेम संपुट—इस ग्रंथ में भी राधा कृष्ण की नित्य लीलाग्रों का वर्णन है। इसका रचनाकाल सं० १८४८ है।

इन समस्त ग्रंथों की रचना की प्रेरणा भगवत् भिवत है। केवल राम रहस्य में राम-कथा विणात है। रोध सभी में कृष्ण के लीला रूप की ही प्रधानता है। राधा-विलभ सम्प्रदाय का प्रभाव इनकी रचनाश्रों पर पूर्णतः स्पष्ट है, परन्तु इनके प्रेम के चित्रण में असंयत स्थूलता का सर्वथा अभाव है। राधावल्लभ सम्प्रदाय की तीन साधिकाश्रों के दृष्टिकोण में जो विभिन्नता मिलती है, वह यह प्रमाणित करने के लिए पर्याप्त है कि भावनाश्रों में अलौकिकता का आरोपरण लौकिक जीवन के प्रति अपने विशिष्ट दृष्टिकोण तथा परिस्थितयों के आधार पर ही होता है। एक ही परिवार की तीन महिलाश्रों के एक ही विषय में दृष्टिकोण व्यक्त हैं। बनीठनी जी के असंयत उद्गारों में उनका बनाठना रूप तथा छिछले हाव-भाव साकार हो उठते हैं। बाँकावती जी के प्रेम-वर्णन में रूमानी अंश का व्यक्तीकरण मर्यादायूर्ण है, जिसमें प्रेम की मादकता में स्त्रियोचित नियन्त्रण भी है। सुन्दर कुँवरिवाई की रचनाश्रों में प्रेम तथा विरह के उत्कट अंशों में भी भावना तथा अनुभूतियों की तीव्रता है, रितभावजन्य हाव-भाव, चेष्टाश्रों तथा स्थूलता का नहीं। प्रौड़ावस्था तक का कौमार्य उनके जीवन का अभाव अवश्व था, पर उस अभाव की अभिव्यंजना में अविवाहित नारों के संयम, लज्जा तथा नियन्त्रण की अभिव्यंक्त है।

सुन्दर कुँवरिवाई के काव्य की मूल प्रेरणा है भिक्त, जिस पर पारिवारिक परम्परा की पूर्ण छाप है। रानी बाँकावती तथा नागरीदास जी के संसर्ग में पोषित होकर राधाकृष्ण की युगल लीलाओं का प्रभाव पड़ना स्वाभाविक था। राधा की उपासना कृष्ण से अधिक महत्त्वपूर्ण है। राधा का रूप-वर्णन, प्रेम-प्रसंगों में राधा की विजय, किशोर कीडाओं में राधा की महत्ता स्थापित करने का उन्होंने सतत प्रयत्न

किया है। परन्तु उनकी गोपियाँ कामदम्ब होकर श्रीकृष्ण के सौंदर्य को लीलापूर्ण दृष्टि से देखने वाली रसिक नायिकायें नहीं, केवल चंचल किशोरियाँ हैं जो कृष्ण के नटखट चांचल्य से सरलतापूर्वक हार मानने को तैयार नहीं हैं। उनके कृष्ण भी गोपियों का ग्रांचल खींचते हुए ग्रथवा भुरमुट की ग्रोट से, हवा में उड़ते हुए ग्रंचल द्वारा उघरते सौंदर्य को छुपकर ताकने वाले लोभी नायक नहीं, किशोरावस्था प्राप्त एक ग्रित नटखट बालक हैं जो स्वभावजन्य चांचल्य तथा कौतूहल के कारण ही गोपियों का मार्ग रोक उनको सताते हैं, उनकी कीड़ाग्रों में कामुक युवा का नहीं, वय का विकास प्राप्त करते हुए एक समस्यामूलक बालक का ग्राभास मिलता है। उनकी इन कीड़ाग्रों में समवयस्क बालक-वालिकाग्रों का विशुद्ध प्रेम ग्रंकित है। रसपुंज में से गौरस दान के कुछ चित्र इस कथन की पुष्टि करेंगे—

बृन्दावन की गोपिकायें दिध बेचने के लिए जा रही हैं। उनका मार्ग रोककर हठीले कृष्ण खड़े हो जाते हैं श्रौर कहते हैं—

विषिन हमारे कौन तुम कहा काज कित जात ? वेहु दान बन राह कर, बहुरि न पूछें बात ॥ लिलता उत्तर देती है—

तुम को हो ? टरि जाहु किन तुम्हारो का बन माँहि ?

बन वृषभान महीप के, नंद बसायो नाहि ॥

इस मुखरता में प्रतिद्वंद्विताजन्य तर्क है, परन्तु कृष्ण का व्यवहार पूर्णतया बालोचित
ही नहीं, किशोरावस्था की चंचलता उनमें ग्राने लगी है; वह कहते हैं—

लंक लचत पग डगमगे, तन घहरत सुकुमार । ताते हमको देहु यह जीज गगरिया भार ॥ गोपियाँ चूकती नहीं, प्रखर उत्तर देती हैं—

हमारे ये गृह काज हैं नित इत ब्रावत जात। तुमहि भार को भार का क्यों मुख पानी ब्रात।।

इसी प्रकार की अनेक चुटिकयों से भरी हुई उनकी वाल-प्रतिद्वंद्विता चलती रहती है; गोपियों की मूखरता कृष्ण की घृष्टता से टक्कर लेती रहती है; बार-बार कृष्ण उन्हें स्मरण दिलाते हैं; नन्द की शपथ खाकर कहते हैं, सीध से देना हो तो दे दो, नहीं जबरदस्ती शीश से गगरी खींच ली जायगी। गोपिकायें भी अपने गोरस की रक्षा करती हुई उसका यथातथ्य उतर देती हैं, काले चोर को दान लेते कभी नहीं सुना। प्रतिद्वंद्विता चलती रहती है। उस समय तक जब तक मौन राधा भी उन्हें चुनौती देती है; कृष्ण गर्व करते हुए कहते हैं— जाती है---

ग्वारि गवारिनि तुम सबै, समुक्तत नहीं कछु मूर।
चौदह विद्या हम महींह चौदह कला सपूर।।
तब राधा का मौन टूटकर इस प्रकार मुखरित होता है—
चौदह विद्या तुम नहीं, सोलह कला बसाय।

तो गुन प्रगट दिखाय कछु, लीजे दान रिकाय ।।

राधा की यह चुनौती कृष्ण के धंयं का बाँध तोड़ देती है और कृष्ण नटनागर अपने
सखाओं के संग जो लीला करते हैं उसे देखते-देखते राधा विभोर हो जाती है । नृत्य
करते हुए कृष्ण के चित्र का सजीवता तथा मुग्ध होकर स्तब्ध खड़ी हुई राधिका के चित्र
की ग्रिभिब्यक्ति कला तथा भाव दोनों ही दृष्टि से प्रशंसनीय हैं, नृत्य के पगों के साथ
लहराती हुई वनमाला, हाथों तथा ग्रीवा की गति, नयनों की भावाभिब्यक्ति, सब कुछ
गोपियों को मुग्ध कर लेती हैं, और राधा तो विवश मुग्ध चित्रलिखित-सी रह

चित्र-सो लिखी-सो राधे विवश छकी-सी रही, ग्रांखिन की पाँखे बाँधी ता खिन बिहारी जी।

ग्राकर्षण मुग्ध हो तन्मयता में परिवर्तित हो जाता है, दो क्षणों पूर्व की मुखर गोपिकाएँ बेसुध हो जाती है, गोपियों की यह श्रवस्था देख ग्वाल-वाल मदन की दुहाईं देकर मदन-मुरारी की विजय की घोषणाएँ करते हैं—

गागर गिरी है के ऊ, सीस उधरी है के ऊ,

सुध बिसरी है ते लगी हैं द्रुम डार कै।

डगमग ह्व के भुजधारी गर है के काहू,
बैठि गई कोई सीस मटुकी उतार कै।।

मैन सर पागी को ऊ, घूमन हैं लागी को उ,

मोति मिशा भूषरा उतार डारे वारि कै।

ऐसी गित हैरि उन्हें ग्वार कहें टेरि टेरि,

मदन दुहाई जीति मदन मुरारी कै।।

विजय की यह घोषए। गोपियों की तन्मयता को चौंकाकर सजग बनाती है श्रीर चिर-मुखर लिलता श्रपनी हार को ववनों द्वारा कह उठती है—श्रच्छे विजेता देखें हैं हमने; जाश्रो, गिरि के पीछे मुँह छिपाकर बैठो। यह जीत तुम्हारी नहीं वृषभान कुंबरि की है जिसने कृष्ण को मनमाना नाच नचा लिया। उसका हास-भरा ब्यंग्य नेत्रों में स्थिति को साकार बना देता है—

ब्राछे जयवार देखे मदन मुरारि जी को, रहो रे लबार गिरिवान मुँह डारि कै।

## नाचन नचाय लीने, कैसे मन माने कीन्हें, जीत है हमारी वृषभान के कुमारि कै ॥

गोरस दान प्रसंग में महाकवियों द्वारा चित्रित श्रृंगार के अनेक संचारियों तथा अक्लील उद्भावनाओं की तुलना में सुन्दर कुँवरि द्वारा रचित यह संयत गोरसदान किसी प्रकार कम नहीं है। उनकी संयत उद्भावनाएँ, कलात्मक अभिव्यक्ति, प्राणोपम चित्रण उनकी सफलता के द्योतक है।

प्रेम के अन्य प्रसंगों में भी अक्लीलता का पूर्ण अभाव है। अभिव्यक्ति के साधन यद्यपि परम्पराबद्ध दूतीवाक्य, संकेत-स्थल, अभिसार इत्यादि ही हैं, परन्तु सब प्रसंगों में भावनाओं में निहित कामनाओं की ध्वनिमात्र आती है, स्थूल वर्णनों का प्रायः सर्वथा अभाव है। अनेक पदों में कृष्ण की आतुरता व्यक्त है।

निम्बार्क सम्प्रदाय में राधा ही मूल शिक्त मानी जाती है, यहां तक कि स्वयं ब्रह्मस्वरूप कृष्ण की कलायें भी उसी पर आधृत रहती है। जीवातमाओं की प्रतीक गोपिकायें ही ब्रह्म में लय के लिए आतुर नहीं रहतीं बिल्क ब्रह्म भी अपने शिक्त-प्रसारण के लिए राधा की इस प्रसारिणी शिक्त पर निर्भर रहता है। सुन्दर कुंबिर के पदों में कृष्ण की आतुरता की यही पृष्ठभूमि है। धनश्याम की आजा पाकर दूती उनके प्रेम का सन्देश मानिनी राधा के पास लेकर आती है, उनके विरहाकुल हृदय की व्यया सुनाती है, उस व्यथा में कामुक इच्छाएं नहीं, भावजन्य तीव्रताएँ हैं। मानिनी राधा का मान तोड़ने का प्रयास करती हुई सखी की उक्तियों में मानिनी राधा तथा याचक कृष्ण का साकार रूप देखिये—

प्रिय के प्रारा समान हो, सीखी कहाँ सुभाय।
चख चकोर श्रानुर चनुर चन्नानन दरसाय।।
चन्नानन दरसाय श्ररी हा हा है तोसों।
बृथा मान यह छोड़ कही पिय की सुनि मोसों।।
सूधे दृष्टि निहारि प्रिया सुनि प्रेम पहेली।
बिन भख श्रहि मिएा जु हीन इन गति उन बेली।।

—चतुर दूती कहती है कि तुम प्रिय के प्राग्त समान हो, तुमने यह स्वभाव सीखा कहाँ से है, उनके चकोर चक्षु तुम्हारे चन्द्र-मुख के दर्शन के लिए प्रातुर हैं। प्रपनी इस तीक्ष्ण दृष्टि को त्याग सरल गति धारण करो। वह तुम्हारे बिना जलच्युत मछली तथा खोई मिण वाले सर्प के समान व्यथित हो रहे हैं।

कृष्ण की प्रतीक्षा में काम-भावना का श्रभाव नहीं है, परन्तु उसका संकेत उन्होंने केवल वातावरण के चित्र-निर्माण द्वारा कर दिया है— उत श्रकेले कुंज में बैठे नन्द किसोर । केरे हित सञ्जा रचित विविध कुसुम दल जोर ।। विविध कुसुम दल जोर, तलप निज हाथ बनावत । किर किर तेरो ध्यान किठन सो छिनन विहाबत ॥ जाके सब श्राधीन सु तौ श्राधीनो नेरे। जिहिं मुख लिख बज जियत वहुँ तौ मुख रख हेरे ॥

उधर एकाकी कृंष्एा कुंज में बैठे तुम्हारी प्रतीक्षा कर रहे हैं, तुम्हारे लिए स्रानेक कुसुमों की पंखुड़ियों की श्रैया सजाकर, पल-पल तुम्हारे वियोग में विक्षिप्त-से हो रहे हैं। जिस कृष्एा के स्राधीन समस्त विद्य है वे तेरे स्राधीन हैं, वह हर समय तुम्हारी कृपा-दृष्टि की स्राशा में तुम्हारे मुख के भाव देखा करते हैं।

कृष्ण के रूप के प्रति श्राकर्षण तथा नारीसुलभ लज्जा के बीच कर्तव्याकर्तव्य निश्चित न करने वाली गोपिका के इस चित्र में कल्पना, श्रनुभूति तथा कला का सुन्दर सम्मिथ्रण है—

मोतिन की बेली सी, मुरानी सकुचानि भरी,
ग्रानन फिरानी कर कानन घरत है।
चिकत चितोन रहे, ग्रजान मुसुकानि दावे,
फावै भाव भरी भौंहें चित भरत है।
मैन मधुवान सजै, मुक्तन लता पै चंद,
घूँघट के ग्रोट मानों मृगया करत है।।

माधुर्य भाव उनके काव्य में प्रधान है, परन्तु कुछ पदों में विनय की स्रभि-व्यंजना भी बड़ी सुन्दर हुई हैं। कृष्ण तथा राधा दोनों ही के प्रति उनकी उपासना में याचना के स्वर भी मिलते हैं। कोटि-कोटि ब्रह्मण्ड जिसकी शक्ति के अणुमात्र के परिचायक हैं, जो सर्वशक्तिमान, अपार विरदी, सर्वगुराग्राही हैं, उस ब्रह्म के समक्ष अपने तुच्छ अस्तित्व के अशुभ लक्षराों, असंख्य पानों का उद्घाटन करती हैं केवल एक सम्बल, एक आशा के सहारे-

ग़रीब नेवाज तैं, ग़रीब में निवाजे क्यों न,

लाख लाख बातन की सूधी एक बात है।
राधा की स्तुति में याचना के स्वर ध्वनित होते हैं, राधा का ग्रनुग्रह ही उनके
जीवन की डगमगाती नौका को पार लगाने में समर्थ हो सकता है—

त्राहि-त्राहि बृषभानु नंदिनी तो को मेरी लाज।
मन मलाह के पड़ी भरोसे बूड़त जन्म जहाज॥
उदिध ग्रथाह थाह नींह पाइयत प्रबल पवन की सोय।
काम कोध मद लोभ भयानक लहरन को ग्रति कोय॥

जीवन-नौका डूबी जा रही है, उसकी रक्षा की लाज तुम्हारे ही हाथ में है। केवल तुम्हारा ही भरोसा है...

सुन्दर कुँवरि बाँह गहि स्वामिनि, एक भरोसो तेरो ।

सुन्दर कुँवरि के काव्य में शृंगार प्रधान है। भिक्त-भावना में निम्बार्क सम्प्र-दाय के प्रभावस्वरूप रसात्मक वृध्यिकोगा के ग्रारोपरा में भ्रुंगारिकता प्रधान है। राधावरुलभ सम्प्रदाय के अपार्थिव शृंगार की असंयत अभिव्यंजना में सुन्दर कुंवरि की रचनाएँ ग्रपने संयत तथा परिब्कृत शृंगाराभिव्यक्ति के कारण पथक तथा महत्त्व-पूर्ण स्थान रखती हैं, परन्तु वह मानसिक पक्ष के सहकारी के रूप में प्रयुक्त हुन्ना है। इस कारएा उसमें स्थुलता तथा हाव-भाव ग्रौर चेष्टाग्रों का ग्रभाव है। भू गार के इस संयम में उनके जीवन की भी एक छाप है। हिन्दू समाज की अविवाहित साधारण नारी इसमे स्रधिक कह ही क्या सकती थी ? मीरा की वेदना की तीव्रता में संयोग की जो स्राकांक्षाएँ भलकती हैं, उनमें पत्नीत्व के मार्दव के साथ-साथ उनके व्यक्तित्व की ग्रसाधार एता भी है, ग्रनुभूति पक्ष में मीरा के साथ सुन्दर कुँवरि की कोई तुलना नहीं की जा सकती। जिस प्रकार मीरा की विशुद्ध भावनाजन्य विरहानुभूतियों के समक्ष कृष्ण के प्रति ज्ञारीरिक सम्बन्धों की कल्पना पर ही ग्राधृत सम्प्रदाय के प्रभाव से सिक्त, सुन्दर कुँवरि का संयोग कुछ भी महत्त्व नहीं रखता उसी प्रकार मीरा के श्रसाधारण व्यक्तित्व के साथ सुन्दर कुँवरि के व्यक्तित्व की कोई तुलना नहीं की जा सकती । परन्तु उनके शृंगार के संयम का पूर्ण श्रेय उनके व्यक्तित्व तथा कुलीनता को है।

शान्त रस गौए। रूप से प्रयुक्त हुन्ना है, जिसकी अनुभूति याचना के पदों में व्यक्त हुई है। हास्य का भी सफल प्रयोग उन्होंने किया है। उनके हास्य के उपादान साधारए। जीवन की साधारए। घटनान्नों से लिए गये हैं। उनका आयोजन यद्यपि परम्परागत साहित्यिक श्रु खलाओं में बाँधकर नहीं हुन्ना है, परन्तु हास्य रस की सृष्टि में वह काफी सफल रही हैं।

विवाह-योग्य किशोर कृष्ण को उनकी चोरी की बान का स्मरण दिलाती हुई गोपिकार्ये कहती हैं—

तज चोरी की घात ग्रयान की।

नंदराय के लला लड़ंते सुन लो बात सयान की ॥ कीरति पठई दुलहा देखन तिय श्राई बरसान की ॥ सुन्दर कुँवरि सुलच्छन गुन निधि ब्याहोगे वृषभान की ॥ श्राई है तो जाय कहेंगी बात रावरे बान की ॥ सास कहैंगी चोर कुँवर को जैहे वह प्रिय प्रान की ॥ इक तो कारो चोर भयो फिर दूइया बात लजान की।
मुिण हैंसि हैं चंदानिन दुलही जिहि उपमान समान की।।

—हे नन्दराय के लाड़ले पुत्र ! मेरी शिक्षा सुन लो, श्रव श्रपनी यह चोरी की बान तज दो । बरसाने की स्त्रियाँ तुम्हें देखने के लिए श्रा रही हैं, तुम्हारा विवाह सुलक्षरणी गुर्णानिध राधिका से होने जा रहा है, वहाँ की स्त्रियाँ वहाँ जाकर तुम्हारी इस बान की श्रालोचना करेंगी, सास कहेगी एक तो काला है दूसरे चोर है, तुम्हारी चन्दा के समान दुलहन जिसका सौन्दर्य श्रनुपम है, इस बात को सुनकर हँसेगी ।

स्त्रियोचित इन परिहासों में विदम्धता तथा कला चाहे न भी हो, पर इसकी सरलता तथा स्वाभाविकता ही इसका सौन्दर्थ है।

उनके काव्य का कलापक्ष भी पूर्णतः नगण्य नहीं है। भावाभिव्यक्ति की सरसता में कला का योग चेव्टा करके उन्होंने किया है। कला की साधना उनका ध्येय
नहीं रहा है, परन्तु श्रभिव्यक्ति में सजीवता तथा सरसता लाने के लिए उन्होंने श्रनेक
प्रलंकारों की शरण ली है, उनकी श्रनुभूतियों में यथार्थता तो है, परन्तु सजीव सौन्दर्य
इतना उत्कृष्ट नहीं कि श्रलंकृत सौन्दर्य श्राभूषित सुषमा की श्राभा को क्षीए बना दे।
धपने काव्य को श्रनेक श्रलंकारों से सज्जित कर उन्होंने श्राकर्षक तथा सरस बनाया
है। रूपक, उपमा तथा उत्प्रेक्षा, उनके द्वारा प्रयुक्त श्रलंकारों में मुख्य हैं। श्रलंकारों
की योजना भावाभिव्यक्ति के सहायक रूप में ही हुई है। स्थाम के रूप-सागर में डगमगाती हुई राधे की लाज की नौका के वर्णन की सजीवता तथा सफलता इस कथन
की पुष्टि करेगी—

स्याम रूप सागर में नैन वार पारथ के,

नाचत तरंग श्रंग श्रंग रगमगी है।

गाजन गहर धुनि वाजन मधुर बैन,

नागिन श्रलक जुग सोधे सगमगी है।।

भवर त्रिभँगताई पान पं लुनाई ता में,

मोती मिंग जालन की जोति जगमगी है।

काम पौन प्रवल धुकान लोपी लाज तातें,

श्राज राधे लाल की जहाज डगमगी है।।

इसी प्रकार उद्योक्षा के उदाहरण में ये पंक्तियां ली जा सकती हैं—

मैन मधुवान सजे, मुक्तन लता पै चंद

धूँघट के श्रोट मानों मृगया करत है।

उपमाओं के प्रयोग में प्रायः प्रसिद्धियों श्रौर परम्परागत उपमानों का ही

सहारा लिया गया है। काव्य के सौन्दर्य को परिष्कृत बनाने के लिए ही श्रलंकारों का

प्रयोग किया गया है श्रीर इस ध्येय की पूर्ति में वे पूर्ण सफल रही हैं।

छंद-ज्ञान से वे पूर्ण भिज्ञ थीं। दोहा, सबैदा, कुंडलिया, किवत्त, सभी प्रचलित तथा प्रधान छंदों का प्रयोग उनके काव्य में मिलता है। इनके प्रयोग में अज्ञुद्धियाँ अपवाद रूप में आती हैं। पिगल शास्त्र की रूपरेखा का उन्हें पूर्ण ज्ञान था, ऐसा मालूम होता है। कई स्थलों पर मात्रा की न्यूनता तथा अधिकता का दोष किवता के प्रवाह को भंग कर देता है, पर ऐसे स्थल बहुत कम हैं। उम युग की अन्य लेखिकाओं ने कला तथा भाव का संतुलन इस मात्रा में नहीं बाँधा। कुंडलिया छंद के साधारण नियम के अनुसार, जिस शब्द से छंद आरम्भ होता है उसी से उसका अन्त भी होना चाहिए, परन्तु सुन्दर कुँविर ने इस नियम का पूर्ण उल्लंघन किया है।

इन ोंने प्रधान रूप से ग्रजभाषा का प्रयोग किया है। श्रियापद, विभिक्तयों, कारक चिह्न इत्यादि शुद्ध ब्रजभाषा के ही हैं, श्राश्चर्य का दिवय तो यह है कि राजस्थानों की छाया का भी श्राभास उनकी भाषा में नहीं मिलता। ऐसा ज्ञात होता है कि भाषा के प्रयोग में वह स्थानीय भाषा-निषेध के प्रति जागरूक रहती थीं। इस निषेध का मूल कारण क्या था यह समक्ष में नहीं श्राता। ग्रजभाषा में संस्कृत शब्दों का तत्सम रूप में प्रयोग उनके संस्कृत विषयक यथेष्ट ज्ञान का परिचायक है। संस्कृत मिश्रित साहित्यिक ग्रजभाषा ही उनके काव्य की भाषा है, जो यथोचित श्रलंकार से विभूषित होकर, भावनाओं की श्रीभव्यक्ति के लिए पूर्ण सक्षम वन गई है।

सुन्दर कुँविरिवाई के काव्य की पूर्ण उपेक्षा हिन्दी साहित्य के इतिहासकारों की नारी द्वारा रिचत साहित्य के प्रति उपेक्षापूर्ण दृष्टि की परिचायक है। विशालता के समक्ष क्षुद्र की उपेक्षा का कारए। तो समक्ष में ग्रा सकता है, परन्तु साहित्य के विशाल सागर में केवल ग्रसाधारए। विन्दुश्रों का ही महत्त्व नहीं होता, साधारए। विन्दुश्रों का ग्राभाव सागर की विशालता के ग्रस्तित्व को भी शंकायुक्त बना सकता है, सुन्दर कुँविर की प्रतिभा पर संशय करने का कोई ग्राधार नहीं है। नारी-जीवन की परिसीमाश्रों के बीच प्रस्फुटित उनकी काव्य-प्रतिभा के कला तथा भाव दोनों पक्ष सबल हैं। परिष्कृत भाषा, सरस ग्रभव्यिकत, सुन्दर कल्पनाएँ, रसानुभूति इत्यादि काव्य का कोई ग्रांग ऐसा नहीं, जो उनकी रचनाश्रों में न हो।

उनकी समस्त रचनाओं की साधारएता में अनेक उत्कृष्ट स्थल मिलते हैं, जहाँ अनुभूतियों की अभिव्यक्ति तथा कला का प्रयोग श्रेष्ठ तथा उच्च स्तर पर है। उनके काव्य की अन्यायपूर्ण उपेक्षा के लिए हिन्दी के इतिहासकारों का स्त्रियों द्वारा रचित साहित्य के श्रति उपेक्षामय दृष्टिकोए ही उत्तरदायी है।

ताज—धर्म तथा जाति की सीमा तोड़कर कृष्ण के चरणों में सर्वस्व समर्पण द्वारा, ताज ने कृष्ण रूप के प्रति नारी के सहज ग्राकर्षण का प्रमाण दिया। मध्य-

कालीन धार्मिक संकीर्राताओं तथा सामाजिक बन्धनों का श्रतिक्रमण कर श्रपनी भावनात्रों की सामर्थ्य तथा प्रवलता की इस परिचायिका की जीवनी पूर्णतः संदिग्ध है। इनका संक्षिप्त उल्लेख यद्यपि शिवसिंह सरोज के समान प्राचीन इतिहास ग्रंथ में भी मिलता है, परन्तु इनका परिचय उसमें पुरुष के रूप में दिया गया है। ताज किव शीर्षक से उनके स्त्री होने का कोई प्रमारा नहीं मिलता। परन्तु श्री मुंशी देवीप्रसाद तथा ग्रन्य लेखकों की कृतियों में ताज का नाम स्त्रीलिंग में प्रयुक्त है। इनका जन्म, रचनाकाल, मृत्यु-तिथि सब कुछ पूर्णतया संदिग्ध है। शिर्वासह सरोज के अनुसार इनका जन्म संवत् १६४२ है। मूंबी देवीप्रसाद ने सम्वत् १७०० के लगभग इनका समय माना है। 'हिन्दी के मुसलमान लेखक' तथा 'मुसलपानों की हिन्दी सेवा' में उनकी जीवनी का कुछ ग्रंश तथा उनकी रचनाग्रों के कुछ उद्धरण संकलित हैं। 'स्त्री किव कौमुदी' में जीवनी ग्रंश तो सन्तोषजनक है, पर काव्य के उद्धरणों की संख्या इतनी कम है कि उसके ब्राधार पर ताज की काव्य-प्रतिभा के विषय में कोई निष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता । श्री निर्मल जी ने ताज के विषय में श्री गोविन्द गिल्ला भाई से पत्र-व्यवहार किया था। गोविन्द गिल्ला भाई हिन्दी के प्रसिद्ध लेखक थे। उन्होंने लिखा है कि ताज के सैकड़ों छंद उनके पास एकत्रित हैं। उनके निम्न पत्र द्वारा ताज के जीवन के विषय में अनुमान किया जा सकता है :--

"ताज नाम की एक मुसलमान स्त्री किव करीली ग्राम में हो गई है। वह नहा-धोकर मंदिर में भगवान् का नित्य प्रति दर्शन करती थी, इसके पश्चात् भोजन ग्रहण् करती थी। किन्तु एक दिन वैष्णवों ने उसे विधिमिणी समभकर मंदिर में दर्शन करने से रोक दिया। ताज उस दिन उपवास करके मंदिर के श्रांगन में ही बैठी रह गई ग्रौर कृष्ण का नाम जप करती रही। जब रात हो गई तब ठाकुर जी स्वयं मनुष्य का रूप धारण कर भोजन का थाल लेकर ताज के पास आये और कहने लगे तूने आज जरा-सा भी प्रसाद नहीं खाया, ले ग्रब इसे खा। "प्रातःकाल जब सब वैष्णव श्राये, तो ताज ने सारी बातें उनसे कह सुनाई। ताज के सामने भोजन का थाल देखकर वे ग्रत्यन्त चिकत हुए। वे सभी वैष्णव ताज के पैरों पर गिर पड़े ग्रौर क्षमा-प्रार्थना करने लगे। तब से ताज प्रतिदिन भगवान् के दर्शन करके प्रसाद ग्रहण करने लगी। पहले ताज मंदिर में जाकर ठाकुर जी का दर्शन कर ग्राती थी तब ग्रौर दूसरे वैष्णव वर्शन करने जाते थे।

"ताज परम वैष्णव श्रौर महा भगवद्भक्त थी। ठाकुर जी की कृपा से वह भक्त हो गई। जब में करौली गया था तब श्रनेक वैष्णवों के मुँह से मैंने यह बात सुनी थी, वहीं मैंने इनकी श्रनेक कविताएँ भी सुनीं। उसी समय इनकी कितनी ही कविताएँ मैंने लिख भी ली थीं। ताज की दो सौ कविता मेरे हाथ की लिखी हुई मेरे निजी पुस्तकालय में हैं।"

—गोविन्द गिल्ला भावे सिहोर, भाव नगर राज्य

ताज का निवास-स्थान करोली ग्राम में था। मुसलमान घर में जन्म लेकर भी उनके संस्कार परम इंटएगवों के से थे। इनके विषय में कुछ दन्तकथाएँ प्रचलित हैं जिनका सारांश यह है कि वे कृष्ण की परम भक्त थीं। हिन्दू नियमों के अनुसार स्नान-ध्यान करके वे मंदिर में कृष्ण के दर्शन-हेतु जाती थीं। एक दिन वैष्णवों ने उनके विधमी होने के कारण उन्हें मंदिर में प्रवेश करने का निषेध कर दिया। ताज अपने इष्टदेव के दर्शन के बिना भोजन कैसे करतीं, ग्रतः उपवास करके वे कृष्ण का नाम जपती रहीं। रात्रि में स्वयं कृष्ण मानव रूप में उनके पास भोजन लेकर आये, और इस भेद के खुलने पर वैष्णवों ने लज्जा से क्षमा-प्रार्थना की और अपना निषेध लौटा लिया। अन्तःसाक्ष्य तथा यत्र-तत्र विखरी हुई ताज विषयक प्राप्त सामग्री से यह प्रमाणित होता है कि वह पंजाब की निवासिनी थीं। उनके मुसलमान होने में कोई सन्देह नहीं है। वे स्वयं ग्रपने धर्म-परिवर्तन की कहानी इन शब्दों में कहती हैं—

सुनो दिलजानी, मेरे दिल की कहानी,

तुभ दस्त ही विकानी, बदनामी भी सहूँगी में।
देव पूजा ठानी, में निवाज हूँ भुलानी,

तजे कलमा कुरान साढे गुनन गहूँगी में।।
स्यामला सलोना सिर ताज कुल्ले दिये

तेरे नेह दान में निदाघ ह्वं दहूँगी में।
नन्द के कुमार कुरबान तोरी सूरत पै,

त्वाढ़ नाल प्यारे हिन्दुवानी ह्वं रहूँगी में।।

इस स्पष्ट कथन के पश्चात् उनके धर्म-परिवर्तन में कोई सन्देह नहीं रह जाता । परन्तु आश्चर्य तो इस बात का है कि इनकी रचनाओं में इस्लामी सिद्धान्तों की छायामात्र भी नहीं दिखाई देती । प्रसिद्ध मुसलमान कृष्ण-भक्त रसखान की भाँति ही ताज भी कृष्ण के रूप थ्रौर शक्ति पर मुख्य हैं । ऐसा ज्ञात होता है कि किसी वैष्णव का उन पर बहुत गहरा प्रभाव पड़ा था । कृष्ण के प्रेमवर्णन में केवल उनका रूप ही नहीं है, उनकी शक्ति भी है ।

यद्यपि उनके कृष्ण का रूप माधुर्य भावना के श्रनुकूल श्रालम्बन प्रस्तुत करता है, परन्तु श्रधिक स्थलों में या तो वह सजे-सजाये रासमंडली में नृत्य करने वाले नकली कृष्ण के समान भासित होते हैं; जैसे— छैल जो छबीला सब रंग में रॅंगीला, बड़ा चित्त श्रड़ीला कहूँ देवतों से न्यारा है। माल गले सोहे, नाक मोती सेत जोहे. कान कुंडल मन मोहे, लाल मुकुट सिरधारा है।।

ग्रथवा पतित-उद्धारन गरिमामय, श्रवतार रूप कृष्ण उनकी श्रास्था के पात्र हैं —

ध्रुव से प्रहलाद गज ग्राह से अहिल्या देवि,
स्योरी ग्रौर गीध ग्रौर विभीषन जिन तारे हैं।
पापी ग्रजामिल सूर तुलसी रैदास कहूँ,
नानक मलूक ताज हिर ही के प्यारे हैं।।
धनी नामदेव दादू सदना कसाई जान,
गनिका, कबीर, मीरा, सेन उर धारे हैं।
जगत को जीवन जहान बीच नाम सुन्यो,
राधा के वल्लभ कृष्ण वल्लभ हमारे हैं।।

कृष्ण के मधुर रूप का चित्रण उनके विराट रूप के ग्रंकन की तुलना में बहुत नीचे रह जाता है। मधुर चित्रण में शारीरिक चेष्टाग्रों की प्रधानता के सामने उनका भावात्मक पक्ष गौण पड़ जाता है, परन्तु विराट की गरिमा के प्रति ग्रास्था ग्रौर विश्वास उनके काव्य के एक-एक शब्द में प्रस्फुटित होता है। उनके कृष्ण में महा-भारत के राजनीतिज्ञ, गीता के उपदेशक तथा ब्रज के कन्हैया के रूपों का समन्वय है।

भावनाश्रों की प्रतिक्रिया के फलस्वरूप हिन्दू धर्म पर विश्वास ग्रौर कृष्ण के प्रति प्रगाढ़ प्रेम तो ग्राहचर्य की वस्तु नहीं है, परन्तु ताज द्वारा विंगत हिन्दू धर्म में प्रचित्त पौरािंग कथायें, उनके प्रसंगानुकूल शुद्ध तथा यथातश्य वर्णनों को देखकर हठात् विश्वास नहीं होता कि उनका जन्म मुसलमान घराने में हुग्रा था। महाभारत रामायण इत्यादि की प्रचित्त कहानियों से ही नहीं ग्रिपितु ग्रनेक ग्रन्तःकथाग्रों से भी उनका पूर्ण परिचय है। कुन्दनपुर जाकर भीष्म की सहायता करने जैसी ग्रनेक छोटी-छोटी कथाग्रों का विवरण भी उनकी रचनाग्रों में मिलता है जिससे ग्रनुमान होता है कि उन्हें हिन्दू धर्म की रूपरेखा का विस्तृत ज्ञान था।

कृष्ण के प्रति उनकी भावना में श्रनन्यता है। मानव-भावनाग्रों के ग्रारोपण में माधुर्य भावना की प्रधानता है। उनके माधुर्य में लीला, रूप तया प्रेम का सामंजस्य है। विरह की श्रनुभूतियों में मिलन की छाया देखकर संतोष कर लेने की शक्ति उनमें नहीं है, उनके नेत्रों को तो साकार दर्शन में ही विश्वास है, प्रेम सम्बन्धी ग्रनेक प्रसिद्ध उपमानों से उनकी भावनाग्रों का यह सम्बन्ध स्थापन श्रनुपम है— भानु के प्रकास बिना कंज मुख ढाँपि रहे,
केतकी के वास बिना भाँर दुख सीर है।
देखें बिना चन्द के चकोर चित्त चाय रहे,
स्वाति बूँद चाखे बिना चातक मन पीर है।।
दीपक की जोति बिना सीस तो पतंग धुने,

नीर के बिछोह मीन कैसे करि जी रहे। कहूँ किव ताज मिल मानिये हमारी किथों,

नैनन में देखूँ जब नैनन में धीर है।। प्रनेक फ्राडम्बरों पर उन्होंने जो क्राक्षेप किये हैं, उनमें व्यंः

हिन्दू धर्म में प्रचलित श्रनेक श्राडम्बरों पर उन्होंने जो श्राक्षेप किये हैं, उनमें व्यंग्य श्रीर लांछना नहीं है, परन्तु उनकी मीठी वाणी में निहित संकेत इन उपहासप्रद वस्तुश्रों की महत्त्वहीनता सिद्ध करने के लिए पर्याप्त हैं। उदाहरण के लिए—

काहू को भरोसो बद्रीनाथ जाय पायँ परे,

काहू को भरोसो जगन्नाथ जू के मान को ।
काहू को भरोसो काशी गया में ही पिंड भरे,
काहू को भरासो प्राग देखें वट पात को ॥
काहू को भरोसो सेतवन्ध जाय पूजा करे,

काहू को भरोसो द्वारवती गये जात को। काहू को भरोसो ताज पुस्कर में दान दिये,

मो को तो भरोसो एक नन्द जी के लाल को ॥

इस प्रकार ताज की भिवत-भावना का आधार कृष्ण का माधुर्यमय विराट रूप है। उनकी भावनाओं में निर्भरणी का चंचल वेग नहीं, समतल स्थान में प्रवाहित सरिता का शान्त स्निग्ध प्रवाह है। उपास्य के प्रति उनकी भावना में विश्वासजन्य समर्पण है। इस समर्पण में उद्धिग्नता विद्धलता उतनी नहीं जितनी आस्था और श्रद्धा है। कृष्ण के मधुर रूप में भी नैसर्गिक छाप है, लौकिक व्यक्ति के रूप में भी उनके कृष्ण उनसे उच्च स्तर पर हैं, राधा तथा गोपियों के साथ कृष्ण की कीड़ा के प्रति श्रानन्द और उल्लास तो है, परन्तु उच्छु खल रसिकता नहीं।

प्रेम पंथ की गहनता श्रीर गम्भीरता से उनका श्रौढ़ हृदय परिचित है। कृष्ण के रूपजन्य श्राकर्षण के उन्माद में उनकी भावनाश्रों का बाँध नहीं टूट जाता, उनका संतुलित मस्तिष्क उसे जीवन की तुला पर रख उसका मूल्य श्रांकने का प्रयास करता है—

मुस्क्यानि तिहारी जो मेंने लखी, लखि के मन में ग्रति नेह जुटानो। जो तुम चाहत एक विसे,
हम एक के बीस विसे तेहि मानो ॥
राह बड़ी है जो प्रेम के पंथ की,
चातुर होय सोई चित श्रानो ।
जीवन ताज कहे जग में,
तुक चारहि श्रादि के श्रक्षर जानो ॥

उपास्य तथा भिन्त-भावना के ग्रितिरिक्त हिन्दू धर्म में मान्य श्रनेक सिद्धान्तों का प्रतिपादन भी उनकी रचनाग्रों में मिलता है। कर्म-काण्ड भारतीय दर्शन में सदैव से मुख्य विषय रहा है, ताज ने इसकी विवेचना करते हुए भी ग्रनेक सबैये लिखे हैं, जिनके सौष्ठव तथा स्पष्टता का परिचय तद्विषयक एक सबैये से हो जायगा—

कर्म सो बुद्धि हूँ ज्ञान गुनै अरु, कर्म सो चातक स्वाति जो पीवे। कर्म सो जोग अरु भोग मिले, अरु कर्म सो पंकज नीर न छीवे।। कर्म सो ताज मिले सुख देह की, कर्म सो प्रीति पतंग ज्युँ देवे। कर्म के यों ही अधीन सबै, अरु कर्म कहू के अधीन न होवे।।

ताज द्वारा रचित काव्य के विषय से परिचय के उपरान्त उनकी रचनाथ्रों का काव्य-पक्ष हमारे समक्ष थ्राता है। ताज के काव्य में अनुभूतियों के स्रोत का स्वच्छन्द तथा निर्बन्ध प्रवाह नहीं है। अनुभूतियों की गित की स्वच्छन्दता मुक्त गय पदों में ही व्यक्त की जा सकती है, ताज ने कृष्ण काव्य के लेखकों की चिर-परिचित पद-शैली का अनुसरण न करके किवत्त तथा सवैया-शैली को अपनाया है, परन्तु छंदों के बन्धान में वे पूर्णतया सफल रही है। उनके सवैया तथा किवत्त दोनों ही छंदों के प्रयोग में कोई विचारणीय दोष नहीं थ्रा पाये हैं। शैली की प्रांजलता तथा छंदों की लय और संगीत एक मध्यकालीन साधारण नारी के लिए अपवाद-से लगते हैं। हिन्दी में भिक्त-काव्य की रचना करने वाली स्त्रियों में रानियाँ ही अधिक थीं। उनके लिए काव्य-शास्त्र इत्यादि विषयों की शिक्षा यद्यि दुष्पाच्य अवश्य थी, पर अप्राच्य नहीं थी, परन्तु ताज जैसी साधारण स्त्री में काव्य-शास्त्र विषयक प्रांजलता वास्तव में आश्चर्य का कारण बन जाती है।

उन्होंने अनेक स्थानों पर उत्पेक्षा, उपमा, उदाहरण इत्यादि अलंकारों द्वारा अपने काव्य का सौन्दर्य द्विगुणित किया है। प्रसिद्ध उपमानों ही का सम्बल उन्होंने लिया है, परन्तु उसे अपनी मधुर भावनाओं तथा भाषा द्वारा चिर-नवीन बना दिया है। अनुप्रास की पुट से ही उन्हें सन्तोष नहीं होता प्रत्युत उनकी शैली ही सानुप्रासिक है—

ऐसे हैं छबीले लाल छल की जो बात करें,

मेरे चाह चौगुनी तलास दिन रैन है।

मन में उमंग भरे कोमले कनक रंग, नेह भरे मोह सो जो मोहे मन मैन हैं। चतुर सयाने सबै चातुरी की बातें सुने, चाहि चित चोर लेत ऐसे दूख देन हैं।

उपमा के भी अनेक सुन्दर उदाहरए मिलते हैं। उपमा, उदाहरएा, सन्देह इत्यादि अलंकारों का प्रयोग मात्रा में यद्यपि पर्याप्त है, परन्तु अधिक सुन्दर नहीं है। उत्प्रेक्षा बहुत सुन्दर वन पड़ी है। एक उदाहरएा लीजिए—

नेकु बिहाय न रैन कछू यह जान भयानक भार भई है ।
भौन में भान समाज सु दीवक छंगन में मनो छाग दई है।।
प्रसाद तथा माधुर्य गुर्गों से उनकी कविता छोत-प्रोत है। शान्त रस तथा अपाधिव
श्रुंगार उनके काव्य में प्रधान है। माधुर्य छोर श्रद्धा की भावनाएँ कृष्ण के महिम तथा
रसिक चरगों पर विखरकर काव्य वन गई हैं—

दुष्ट जन मारे, सब सन्त को उबारे, ताज, चित्त में निहारे, प्रन प्रीति करनवारा है। नन्द जू को प्यारा, जिन कंस को पछारा, वह बृन्दावन वारा, कृष्ण साहब हमारा है।।

हृदय में उमड़े कृष्ण के प्रति ग्रास्था का यह उल्लास, रिव के प्रकाश, चन्द्र की शीतलता, ईश की कृषा, शुक्र, शिन, मंगल इत्यादि ग्रनेक नक्षत्रों की गित से भी ग्रधिक वृद्ध ग्रीर प्रवल है—

मो को तो भरोसो एक प्रीतम गोंपाल को।

ताज के माध्यं में किसी-किसी स्थल पर लौकिक श्रृंगार की भावनाश्रों का प्रभाव प्रधान विखाई देने लगता है। कालिन्दी के तट पर स्थित निकुंज के मध्य पंकज शब्या प्रस्तुत कर राधा की प्रतीक्षा करते हुए कृष्ण तथा राधा की चटक-मटक पर श्रदकी हुई श्रांखें कल्पना-जगत् की सुन्दर निर्माण हैं, परन्तु इस प्रसंग में श्रालम्बन की श्रपाथिवता ही नैसर्गिक है; भावनाश्रों तथा वातावरण की लौकिकता में काम का स्पन्दन हैं—

कालिन्दी के तीर नीर निकट कदम्ब कंज, मन कछु इच्छा कीनो सेज सरोजन की। ग्रन्तर के यामी कामी कँवल के दल लेके, रची सेज तहाँ शोभा कहा कहाँ तिनकी।। तिहिं समें ताज प्रभु दंपति मिले की छवि, बरन सकत नाहि कोऊ वाहि छन की। राधे की चटक देखि ग्राँखियाँ ग्रटक रहीं, मीन को मटक नाहि साजत वा छवि की।।

उनकी सरस श्रभिव्यंजना प्रांजल भाषा, सजीव कल्पना, भावुक चित्रण तथ। सुन्दर श्रलंकृत शैली का परिचय, नीरव रजनी के एकान्त में, श्रश्रुश्रों तथा उच्छ्वासों में तड़पती हुई विरहिणी बाला के चित्रण से मिल जायगा—

> चैन नहीं मन में, मलीन सुनैन भरे जल में न तई है। ताज कहे पर्यंक यों बाल, ज्यों चंप की माल बिलाय गई है।। नेकु विहाय न रैन कछू यह जान भयानक भीर भई है। भौन में भान समान सुदीपक, ग्रंगन में मनो ग्रागि दई है।।

मन की व्याकुलता में मलीन, पर्यंक पर मुर्भाई हुई चंपकमाल के सदृश माला की व्यया इन भावपूर्ण तथा अलंकत पंक्तियों में सजीव है। प्रतीक्षा की लम्बी घड़ियों के बीच यह देखकर कि रात्रि अभी बहुत शेष है, उसके मन का भार बढ़ जाता है और सूने भवन में जलते हुए प्रदीप का आलोक उसके अंगों को प्रखर सूर्य की भांति जलाता है। कल्पना, भाव तथा अभिव्यक्ति, इन सभी दृष्टियों से ये पंक्तियाँ साधाररण स्तर से ऊँची हैं। ताज के काव्य में व्यक्त प्रौढ़ भावनाओं तथा प्रांजल और परिपक्व अभिव्यंजना शैली पर दृष्टियात करने से ऐसा ज्ञात होता है कि ताज ने काव्य-रचना का आरम्भ एक प्रौढ़ जीवन-दर्शन को आत्मसात् करने के पश्चात् किया था। इस्लाम के एकेश्वरवाद में उन्हें उनकी अपनी आध्यात्मक जिज्ञासा का समाधान नहीं प्राप्त हो सका, और लौकिक विकर्षण के प्रभावस्वरूप अध्यात्म क्षेत्र में अनेक प्रयोग करने के पश्चात् उनकी रागात्मक प्रवृत्तियों को कृष्ण के मधुर रूप का आश्रय मिला, यही कारण है कि उनके काव्य में रागात्मक अनुभूतियों के साथ गम्भीर दार्शनिकता की सरस अभिव्यंजना मिलती है।

ताज पंजाब की निवासिनी थीं। उनकी कुछ कविताओं में पंजाबी तथा उर्दू के शब्दों का बाहुत्य है तथा श्रधिकांश सबये तथा किवत्त शुद्ध ब्रजभाषा की माधुरी में पगे हुए हैं। ऐसा भास होता है कि काव्य-साधना के आरम्भ-काल की रचनाओं में जब उन्हें ब्रजभाषा का पूर्ण ज्ञान नहीं था, उन्होंने उर्दू तथा पंजाबी शब्दों का प्रयोग किया है। उनके धर्म-परिवर्तन सम्बन्धी सबये की यह पंक्तियाँ इस कथन की पुष्टि करती हैं—

मुनो दिलजानी, मेरे दिल की कहानी,

तुम दस्त हो विकानी, बदनामी भी सहूँगी मैं।

×

नन्द के कुमार कुरवान तोरी सूरत पै

त्वाढ़ नाल प्यारे हिन्दुवानी ह्वं रहूँगी में।

दूसरे प्रसंगों के कवित्त तथा सबैये में भी ऐसे श्रनेक उदाहरण मिलते हैं— श्रीतम प्रवीन सुनो कहूँ वे वेर तुम्हें

मित्र का मिलाप यार भिस्त की निसानी है।

इसके विपरीत अनेक स्थलों पर उनकी भाषा संस्कृत के अनेक तद्भवों तथा कुछ तत्समों से बनी हुई ब्रजभाषा है; पीछे आये हुए अनेक उद्वरण इस उक्ति के प्रमाणस्वरूप लिए जा सकते हैं। उर्दू भाषा के प्रयोग के कारण खड़ीबोली का भी पुट उनकी भाषा में आ गया है।

श्रन्य कविषित्रियों की रचनाश्रों के श्रश्नकाशन को ही भाँति ताज की रचनायें भी उपेक्षित साहित्य की राशि के साथ पड़ी हुई हैं। जो रचनायें यत्र-तत्र खोज के फलस्वरूप एकत्रित हो सकी हैं, उनका शतांश भी ग्रभी जनता के सामने नहीं ग्रा सका है, जो रचनायें प्राप्त हैं, उन्हीं के ग्राधार पर उनकी काव्य-प्रतिभा ग्रौर कला-प्रियता का श्राभासमात्र मिलता है।

कृष्ण काव्य की कवियत्रियों में, कला के सौष्ठव की दृष्टि से मीरा के पश्चात् ताज का ही स्थान ग्राता है। उनके काव्य की शुद्ध ग्रात्मा सुघर कला की कसौटी पर पूर्ण परिष्कृत होकर निखर गई है। यह कहना ग्रनुपयुक्त न होगा कि ताज ग्रपने युग की एकमात्र सचेष्ट कलाकार थीं। मीरा की ग्रनुभूतियों की प्रखरता ही कला बन गई थी, उनकी भावनाग्रों के ग्रजस्र स्रोत के प्रवाह में सुन्दर मुक्ताएँ मिलती है, परन्तु ताज की ग्रनुभूतियाँ उनकी प्रतिभा तथा कला के स्पर्श से कुन्दन बन गई है।

श्रु बेली श्रलि—श्री बडण्वाल जी द्वारा सम्पादित, नागरी प्रचारिशी सभा की खोज रिपोर्टी में तथा उन्हों के द्वारा लिखित एक लेख में श्रलबेली श्रलि का उल्लेख मिलता है। इनके विषय में सबसे पहला सन्देह यह उत्पन्न होता है कि ये स्त्री थीं ग्रथवा सखी सम्प्रदाय की स्त्री नामधारी श्रनुयायी। स्वयं बडण्वाल जी ने तथा शोध करने वालों ने उनका उल्लेख किया तो है स्त्री के रूप में, परन्तु उसमें शंका के शब्द भी बहुत मिले हुए हैं। बडण्वाल जी के मतानुसार उनके सखी सम्ब्रदाय के श्रनुयायी होने की ग्रधिक सम्भावना वृष्टिगत होती है। हस्तिखित ग्रंथों की खोज करने वालों ने एक स्थान पर लिखा है, श्रलबेली ग्रलि वंशी ग्रली की भक्त थीं। दूसरे स्थान पर लिखा है कि वह पुष्प थीं या स्त्री, यह कहना कठिन है। उनके काव्य तथा साधना का रूप देखकर तो उनके सखी सम्प्रदाय के पुष्प होने की सम्भावना लगती है; उन्होंने श्रपने यथार्थ नाम का प्रयोग ग्रपनी रचनाग्रों में नहीं किया, इसी कारण, उन्हें कव-यित्रयों की श्रेणी से पृथक नहीं किया जा सकता, जब तक कि इतिहासकार इस विषय में किसी विशेष निष्कष पर न पहुँच जायें।

मिश्रवन्धु में इनका उल्लेख इस प्रकार है-इनकी कविता भक्तमाल में है श्रीर

३०० पद गोविन्द गिल्ला भाई के पुस्तकालय में हैं। 'रस मंजरी' में भी इनके किवत्त हैं। परन्तु ग्रव तक उनका स्वतन्त्र ग्रंथ न तो शोध में ही मिला था श्रौर न हिन्दी साहित्य के किसी इतिहास-ग्रंथ में ही।

उनके जीवन तथा रचनाकाल के विषय में कुछ सामग्री प्राप्त नहीं है। इनके गुरु वंशी ग्राप्त नहीं है। इनके जिस वंशी ग्राप्त नहीं है। इनके लिखे हुए तीन ग्रंथों का विवरण खोज रिपोर्ट में मिलता है—

- १. ग्रलबेली ग्रलि ग्रंथावली ।
- २. गुसाई जी का मंगल।
- ३. विनय कुंडलिया ।

श्रलवेली श्रल ग्रंथावली में, प्रिया जी का मंगल, राधा श्रष्टक ग्रौर मांभ नाम के तीन छोटे-छोटे ग्रंथ संगृहीत हैं, जिनमें राधा जी के स्वरूप-श्रु गार तथा सावन सम्बन्धी गीतों का चयन है। उद्भृत पदों द्वारा उनकी श्रीभव्यंजना, कला भाव तथा साधना के विषय में ग्रनुमान किया जा सकता है। ग्रंथ के ग्रारम्भ में राधा की स्तुति हैं, जो कला तथा भाव दोनों वृष्टियों से ग्रत्यन्त साधारण है। ग्रन्त में उस स्थिति का चित्रण है जहां भक्त हृदय की कल्पना, पूर्ण तन्मय होकर ग्रपाथिव सत्ता की ग्रनुभूति ग्रपने जीवन में करने लगती हैं—

नेह सनेह सनी ग्रंगिया या सारी मन भाव । सखी जानि के ग्रंपनी हमको ग्रंतरौटा पहिनाव ॥ बाल खुले पर सूहे फेंटा तूरा ग्रंजब सुहाव । डोरी लगे डुपट्टे की लपटन लटकिन मन भाव ॥ तिलक ग्रंजक माला मोतिन की किट तट बंदी बाँधे । चुम्बन करत लाल मुख लाल वंशी कर घर कांधे ॥

राधाका यह रूप, उनके प्रति साधक की भावना तथा ग्राभिव्यक्ति की स्पष्टता नारी-हृदय की श्रपेक्षा, नारी बनने की कल्पना सुख में विभोर पुरुष के हृदय के ग्रिधिक निकट है।

मो सों ही न कोई पातकी तुम सो तो श्रधिक उदार।
तुम हो तैसी कीजिए श्रहो रिसक सुकुमार॥
श्रहो रिसक सुकुमार करूँ विनती कर जोरी।
बंध्यो रहे मन रैन दिना तुब प्रेम की डोरी॥
जो चाहो सो करो कुँबर त्रिविध मन हरना।
श्रस्त्वेली श्रस्ति परी श्रान पद पंकज सरना॥

इन पदों में भावनामों की प्रवारता, प्रभिव्यंजना-शैली इत्यादि काव्य के सभी

स्रावश्यक श्रंगों की परिपूर्ति हुई है। नारी-भावना चाहे इनके रचयिता को स्त्री मानने का लोभ न संवरण कर सके, परन्तु तर्क श्रोर विवेक उन्हें सखी सम्प्रदाय का साधक मानने को ही विवश करते हैं, परन्तु कवियित्रियों के मध्य उनका उल्लेख करना उनके नाम की संदिग्धता के कारण ही श्रनिवायं हो गया है।

श्रलबेली श्रलि ने शुद्ध बजभाषा का प्रयोग किया है। ब्रजभाषा के स्थानीय रूपों के साथ संस्कृत पदावली का प्रयोग भाषा की माधुरी की श्रमिवृद्धि कर देता है। शैली उनकी श्रलंकृत तो नहीं कही जा सकती, परन्तु श्रलंकारों के प्रयोग का श्रभाव नहीं है। रूपक तथा उपमाश्रों का परम्परागत उपमानों द्वारा प्रयोग किया है। पद शेली ही उन्हें प्रिय है, परन्तु विनय कुंडलिया ग्रंथ म कुंडलिया छंद का सफल प्रयोग हुशा है। उनकी भाषा की माधुरी, कल्पना की प्रचुरता, मौलिक उद्भावनाश्रों तथा छंद के लय का परिचय इस कुंडलिया से भली प्रकार मिल सकता है—

श्रजनागरि चूड़ामिन सुख सागर रस रास ।
राखौ निज पद पिंजरे मम मन हंस हुलास ॥
मम मन हंस उलास बढ़े दिन दिन ग्रितभारी ।
रहं सदा चित चाक लखं ज्यों चातक वारी ॥
कामी के मन काम दाम ज्यों रंकिह भावै ।
नवल कुँवर पद प्रीति सु ग्रलबेली ग्रिल पावे ॥
जागत नैनन में रहौ सोवत सपने मौहि ।
चलत फिरत इक छिन कहँ ग्रन्तर परिहं नाहि ॥
ग्रंतर परिहं नाहि निरिख तुव बदन किशोरी ।
प्रेम छके दिन रैन रहे दुग चंद चकोरी ॥

श्रालबेली श्राल के व्यक्तित्व के विषय में केवल इतना ही निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि उनमें काव्य-प्रतिभा थी। सखी सम्प्रदाय की श्राराध्य देवी राधिका की वन्दना तथा उनका महत्त्व-वर्णन उन्हें सखी सम्प्रदाय का श्रनुयायी ही घोषित करते हैं। वह स्त्री थीं श्रथवा पुरुष, यह प्रश्न श्रानिश्चित ही रह जाता है। यदि वास्तव में वह स्त्री थीं, तो कवियित्रियों के इस इतिहास में उनके साथ श्रन्याय नहीं होता, या यदि वे पुरुष थे, तो भावना में ही नारी बनने के पुरस्कार-स्वरूप इस लेख के श्रन्तर्गत उनके नाम का उल्लेख श्रधिक श्रनुपयुक्त नहीं है।

उनका दूसरा ग्रंथ है गुसाई जी का मंगल। इस ग्रंथ में गुरु वंशी भ्रली के सम्बन्ध में भू गारपूर्ण वधाई के गीतों का संग्रह है। इस ग्रंथ की कविताओं का रूप-निर्धारण तथा विषय-निरूपण निम्नलिखित पद के द्वारा किया जा सकता है। भ्रारम्भ के पद में गुरु की वन्दना में भी स्त्रीलिंग का प्रयोग है। वंशी भ्रली सखी सम्प्रदाय के मृक्य

भक्तों में हो गये हैं। उनके लिए स्त्रीलिंग का प्रयोग उनके पुरुषत्व को भी शंकित बना देता है। इस उद्धरण से उनका राधावल्लभ मत का अनुयायी होने की श्रोर भी अधिक पुष्टि होती है। पद में बंशी अली जी के प्रति मंगल कामना व्यक्त है—

जय जय श्री वंशी श्रली लिलत श्रिभरामिनी। रूप सुशील सुमुख प्रिये गुन गामिनी।। रहत संतन श्रंग संगी, रिसक मिन कल कामिनी। जय जय श्री वंशी श्रली, लिलत श्रिभरामिनी।।

इस ग्रंथ के पद छोटे-छोटे, बहुत सरस और मार्मिक हैं, बंशी ग्रली तथा राधा विषयक भावनाएँ उन्हें पूर्ण रूप से सखी सम्प्रदाय का प्रमास्पित करती हैं।

तीसरा ग्रंथ है विनय कुंडलिया—इस ंथ में राधा की विनय अनेक प्रकार से कुंडलिया छंद में की गई है। अपने लिए भी उन्होंने स्त्रीलिंग का ही प्रयोग किया है। काव्य के जो अंश प्राप्त हैं उनमें प्रसाद गुरा का प्राधान्य है। विनय के ये पद काव्य की आत्मा की कसौटी पर नारी-हृदय के अधिक निकट उतरते हैं।

बीरां—राजस्थान की इस कविषत्री का उल्लेख महिला मृहुवानी के स्रितिरक्त स्रन्यत्र नहीं मिलता । मुंशी देवीप्रसाद जी की राजस्थान के लेखकों की खोज रिपोर्ट में इनके नाम का उल्लेख स्रवश्य मिलता है । इनके जीवन के विषय में कुछ भी ज्ञात नहीं है । केवल इतना ही निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि वे जोधपुर-निवासिनी थीं । जनश्रुतियों के स्राधार पर यह भी कहा जाता है कि सम्बत् १८०० में सती होकर उन्होंने स्रपने जीवन का स्रन्त किया था ।

इनके बनाये हुए पद जोधपुर के संग्रहालय के एक ग्रंथ में वहाँ के शासक श्री बस्तींसह जी के पदों के साथ मिलते हैं, परन्तु इसके ग्राधार पर ही बस्तींसह जी के साथ उनके सम्बन्ध की सम्भावना उचित नहीं है। उनके पदों में कृष्ण के रूप-वर्णन तथा उनकी भित्त-भावना की ग्रभिव्यंजना मिलती है। उनके पद रागबद्ध हैं। राग सोरठ तथा राग बिलावल के प्रति उनकी विशेष रुचि मालूम होती है। साधारण पिष्टपेष्टित भावनाएँ सीधे-सरल शब्दों में व्यक्त हैं। भजन, कीर्तन इत्यादि के ग्रवसरों पर गाये जाने योग्य भजनों तथा गीतों में पाई जाने वाली संगीतबद्ध तुकवंदियों की ग्रपेक्षा तो यह श्रेष्ठ है, पर उत्कृष्ट काव्य के ग्रन्तर्गत रखे जाने की क्षमता उनमें नहीं है। काव्य की तन्मयता की ग्रपेक्षा उनमें संगीत का प्रवाह ग्रधिक है—

वस रहि मेरे प्रारा मुरिलया वस रिह मेरे प्रारा। या मुरली ने काह न घोल्यो उन बजवासिन कान॥ मुख की सौर लई सिखयन मिल ग्रमृत पीयो जान। वृन्दावन में रास रच्यो हैं, सिखयाँ राख्यो मान॥ धुनि सुनि कान भई मतवारी ग्रन्तर लग गयो ध्यान। बीरा कहे तुम बहुरि बजाक्रो नंद के लाल सुजान।।

ये गीत काव्य की अपेक्षा लोकगीत के अधिक निकट हैं । गाने की सुविधा-नुसार मीरा के पदों के समान इनके पदों में भी रे, री इत्यादि निरर्थंक अक्षरों का प्रयोग मिलता है। काव्य-वृष्टि से इन पदों का अधिक मूल्य नहीं है, पर साधारण नारी-हृदय की साधारण भावनाएँ बड़ी सफलता के साथ इनमें व्यक्त हुई हैं—

प्रीति लगाय जिन जाय रे साँविरिया, प्रीत लगाय जिन जाय रे।
प्रीतम को पितया लिख पठाऊँ रुचि रुचि लिखी बनाय रे।
जाय बंचाग्रो नन्द नन्दन सो, जिवड़ा श्रित श्रकुलाय रे।।
प्रीति की रीति कठिन भई सजनी करवत ग्रंग कटाय रे।
जब सुधि श्रावे स्थाम सुंदर की, बिन पावक जिर जाय रे।।
।मलन मिलन तुम कह गये मोहन श्रव क्यों देर लगाय रे।।
बीरां को तुम दरसन दीजौ, तब मोरे नैन सिराय रे।।

इस पद की स्वाभावोक्तियाँ तथा विरह की सरल ग्राभिव्यंजना ध्यान देने योग्य है। सबसे पहले नारी सुलभ एकनिष्ठ भावना स्वाभाविक रूप में व्यक्त होती है। तुम्हारे तो बहुतेरी संग सखी हैं पर हमारे तो तुम्हीं एक हो। फिर हृदय की ग्राकुलता पत्र में ग्रंकित कर वह उनके पास ग्रपने हृदय की वेदना तथा दाहक ज्वाला का ग्राभास भेजना चाहती है। उस प्रीति में करवत की टीस है, विना पावक ही जला देने की शक्ति है, ग्राने की ग्रवधि देकर भी कृष्ण नहीं ग्राये हैं। उनके पथ पर विछी हुई ग्राँखें उनके दर्शनों से ही शीतल हो सकती हैं ग्रन्थथा नहीं।

किसी कवि के काव्य के संक्षिप्त ग्राभास मात्र से उसके व्यक्तित्व तथा साहित्य के विषय में निश्चित धाररणायें बनाना यद्यपि ग्रधिक उपयुक्त नहीं जान पड़ता, परन्तु उनके उपलब्ध पदों के ग्राधार पर उनके काव्य के विषय में कुछ-न-कुछ ग्रनुमान तो लगाया ही जा सकता है।

इन पंक्तियों में स्वतः अनुभूत भावनाओं का व्यक्तीकरण है। सुगठित कला-सर्जन का तो इसमें अभाव अवश्य है, परन्तु विश्रलब्धा की अनुभूतियों के चित्रण की स्वाभाविकता में किसी प्रकार का संशय नहीं किया जा सकता। इन पंक्तियों में व्यक्त माधुर्य में किसी विशिष्ट सम्प्रदाय के प्रभाव की छाप नहीं है, नारी सहज विवश भावनाओं की वैयक्तिक अभिव्यक्ति ही इसमें प्रधान है। करवत तथा पावक के माध्यम से विरह की विदग्धता के व्यक्तीकरण की परम्परा यद्यपि किसी नवीन उद्भावना तथा नूतन कल्पना का परिचायक नहीं है, परन्तु बीरां के इस पद में जैसी स्वाभाविकता से यह भावना व्यक्त हुई है, उसमें कला का सौष्ठव न होते हुए भी प्रनुभूति की सच्चाई श्रवश्य है।

राजस्थान के अनेक किवयों ने अजराज कृष्ण की उपासना में, उन्हीं के प्रिय प्रदेश अज की भाषा ही अपनाई है। कृष्ण-काव्य की रचना का क्षेत्र यद्यपि राजस्थान प्रयेष्ट मात्रा में रहा है, परन्तु उस काव्य की भाषा प्रायः अजभाषा ही रही है। राजस्थानी प्रभाव तथा पुट अवश्य मिलते हैं, पर भाषा का प्रधान रूप अजभाषा है। बीरां ने भी अपन गीतों की माधुरी की सृष्टि माधुयंप्रधान कजभाषा द्वारा ही की है। इन मुक्तक पदों पर शैली अलंकार-विहोन सीधी, सरल परन्तु आकर्षक है। उनके इन साधारण पदों में उनके साधारण परन्तु भावुक व्यक्तित्व की स्पष्ट छाप है।

छत्र कुँ वरि बाई—छत्र कुंबरि बाई कृष्ण के राठौर वंश की काव्य-परम्परा को स्थिर रखने वाली प्रतिभाशालिनी कवियत्री थीं। महारानी बांकावती, नागरीदास जी, बनीठनी जी तथा सुन्दरि बाई इसी वंश की थीं। छत्र कुंबरि बाई नागरीदास जी के पुत्र सरदारिसह की पुत्री थीं। इनका विवाह सम्वत् १७३१ में कांठडे के गोपालिसह जी खींची से हुग्रा था। विवाह में इनकी ग्रायु लगभग सोलह वर्ष की तो अवश्य ही रही होगी, अतः इनका जन्म सं० १७१५ के लगभग माना जा सकता है। कहीं-कहीं यह भी कथन मिलता है कि वे राजा सरदारिसह जी की रक्षिता थीं, परन्तु यह अनुमान अशुद्ध (मालूम होता) है; क्योंकि उनके ग्रंथ प्रेम विनोद में उनके पितृकुल के विषय में निश्चित निवंद मिलता है। ऐसा ज्ञात होता है कि पित के साथ जीवन की लम्बी अवधि व्यतीत कर वे किसी कारणवश रूपनगर चली आई थीं। पितामह नागरीदास के ग्रंथों के अध्ययन तथा कृष्ण-भक्त परिवार में जन्म के कारण बालपन से ही उनके हृदय में कृष्ण-प्रेम का ग्रंकुर फूट चुका था। यही ग्रंकुर समय के साथ भिक्त भाव द्वारा प्रेरित काव्य के रूप में विकसित हुग्रा।

सलेमाबाद स्थित निम्बार्क सम्प्रदाय के प्रति उनके परिवार की परम्परागत आस्था थी। सुन्दिर कुँबरि बाई भी पितगृह के राजनीतिक विलोड़न के पश्चात् सलेमाबाद में ही जाकर कुछ दिन रही थीं। छत्र कुँबरि बाई ने भी प्रपनी प्रौढ़ावस्था में सलेमाबाद के निम्बार्क मत की दीक्षा ली। इनकी मृत्यु-तिथि पूर्ण निश्चित रूप से नहीं बताई जा सकती। उनके ग्रंथ प्रेम विनोद में, जिसकी रचना सम्बत् १७४५ में हुई थी, उनका परिचय इन शब्दों में मिलता है—

रूप नगर राजसी, निज सुत नागरिदास। तिनके सुत सरदार सौ, हौं तनया में तास।। छत्र कुंवरि मम नाम है, किह को जग माँहिवे। प्रिया सरन दासत्व से, हों हित चूर सदाहि।। सरन सलेमाबाद की, पाई तासु प्रताप। स्राश्रयह्व जिन रहि सके, बरन्यो ध्यान सजाप।।

प्रेम विनोद में राथा-कृष्ण के जीवन के ग्रनेक विनोदपूर्ण हास परिहासों का चित्रण है। उनका प्रेम हास-परिहास तथा प्रेमलीलाग्नों से ग्रागे की प्रौढ़ता तथा गम्भीरता नहीं प्राप्त कर सका है। उसमें उन्माद है, मादकता है, मूछना का माधुर्य है, परन्तु समर्पण तथा परिष्कार का ग्रभाव है, वासनायें ग्रालम्बन की ग्रपाधिव संज्ञा के होते हुए भी पूर्ण मादक तथा ग्रनियन्त्रित हैं, प्रेम का मानसिक पद उतना प्रधान नहीं है जितना शारीरिक। उनके प्रेम का ग्रारम्भ रूप राग-जन्य ग्राकर्षण से न होकर काम हारा स्पन्तित ग्राकांक्षात्रों से होता है।

साँभी सजाने के लिए सुमन एकत्रित करने के हेतु सब गोप-बालावें उद्यान में ग्राई हुई हैं, सब ग्रपनी किशोरी सुलभ उल्लास में मस्त साँभी के लिए फूल चुन रही हैं ग्रौर—

ये दुहुँ वेवस श्रंग फिरत, निज गित मित मिस्रित । वर्णन की स्थूलता के कारण इनके काव्य को भिक्त के श्रन्तर्गत रखते हुए भी संकोच होता है, उनकी राधा में रीतिकालीन नायिका के हाव-भाव, काम-चेव्टायें, संयोग के श्रनेक पक्ष चित्रित हैं, उनके काव्य में सुन्दरि कुँवरि बाई का-सा मार्दव नहीं, संयोग की श्रनेक दशाओं का वर्णन कलापूर्ण तथा सजीव है, तथा कृष्ण श्रीर राधा के नाम पर श्रुंगार-रचना करने वाले श्रेष्ठ किवयों से टक्कर रखने की क्षमता उनकी रचनाश्रों में है। प्रेम विनोद में से कुछ उद्धरण तथा उनकी व्याख्या इस कथन की पृष्टि करेंगे।

उनकी राधा परबह्य की सिद्ध शक्ति नहीं, एक मुग्धा नायिका है तथा उनके कृष्ण उस मुग्ध भावता को सम्बल प्रदान करने वाले नायक । मुग्धा का चित्ररण अनुपम है इसमें कोई सन्देह नहीं है—

गरवाहीं दीने कहूँ, इक टक लखन लुभाहि। रिह रिह है है पगन पे, थिकत खड़ी रिह जाहि।। थिकत खड़ी रिह जाहि, दृगन दृग जुदै न छुटै। तन मन फूल ग्रपार, दुहूँ फल लाह लूटें।। नैनन नैनन सुलगन बैन सो निह बीन ग्रावै। उमड़न प्रेम समुद्र थाह तिहि नाहिन पावै।।

श्रपलक नेत्रों से देखती हुई, दो-दो पगों के ग्रन्तर पर उल्लासजनित श्रम से थकी राधा का चित्र श्रनुपम है। विविध मुकुलित सुमनों के मध्य उनका तन तथा मन भी उल्लास से कुसुमित हो रहा है, जिसके फल इन शारीरिक प्रतिक्रियाओं के रूप में लक्षित होते हैं। उन दोनों की पारस्परिक भावनाएँ प्रेम के आवेश से आलोड़ित हो वागी द्वारा व्यक्त होने में असमर्थ हैं। नेत्र ही एक-दूसरे के हृदय की बात कह देते हैं।

यह मौग्ध्य विलास में परिवर्तित होता है, दोनों सुमन तोड़ने में ही श्रनेक चेष्टाश्रों द्वारा तृष्ति का साधन ढूँढ़ते हैं, भावनाश्रों की उलभन को सुलभाने में श्रसमर्थ राधिका के वस्त्र भी द्रुम लताश्रों में उलभ जाते हैं। उस उलभन का सुलभाव जो रूप धारण करता है वह भिक्त से सम्बन्धित होते हुए भी स्थूल, परन्तु मधुर तथा सजीव है—

> ग्रहभन में श्रहभन नवल गुरुजन रहा ग्रापार । ज्यों डारन सों डार त्यों उर हारन सो हार ।। उर हारन से हार ग्रलक ग्रलकन लपटानी । नैन नैन बैनान सुगल की कथा कहानी ।। प्रेम सिंधु छिल ललचि लहरि इत ग्रति सरसानी । कुँवरि सकुचि सतराय भिभक्ति ठिंग सखिन बुलानी ।।

इसके उपरान्त प्रेम-कामना की पूर्ण श्रिभिट्यक्ति चरम रूप धारण करती है। श्रास्थावानों को कृष्ण तथा राधा के इस रूप में चाहे जो दार्शनिक पृष्ठभूमि दृष्टिगोचर होती हो, परन्तु तार्किक और विश्लेषक इसे व्यक्तिगत भावनाओं के अपार्थिव आरोपण के अतिरिक्त और कुछ नहीं मान सकता। इन पंक्तियों में उनके रिसक, भावुक तथा स्वच्छन्द व्यक्तित्व की छाप है। रूपनगर की इन रानियों द्वारा रचित काव्य के सिहावलोकन से यह स्पष्ट हो जाता है कि समान वातावरण, परिस्थितियों तथा संस्कारों की उपस्थिति में भी व्यक्तित्व का प्रभाव काव्याभिव्यक्ति में कितना महत्त्व-पूर्ण स्थान रखता है। निम्बार्क सम्प्रदाय की पृष्ठभूमि पर आधृत रानी वांकावती तथा सुन्दरि कुंवरि के काव्य में प्रेमजन्य उल्लास का मार्दव है, नारी-हृदय की संयत भावनाएँ हैं, बनीठनी जो तथा छत्र कुंवरि बाई की रचनाओं में प्रेम का उन्माद तथा मादकता है।

कला की दृष्टि से इन रचनाओं पर कोई आक्षेप नहीं किया जा सकता। इनकी भिक्त में अनन्यता तथा निर्वेद का स्पर्श भी नहीं, श्रृंगार की मादकता है। एक-आध स्थलों पर केवल मान विश्वलम्भ भी मिलता है, परन्तु उसमें भी काम की दाहक ज्वाला है। वर्णनों की सजीवता तथा प्राणोपमता लेखिका की प्रचुर कल्पना-शिक्त की परिचायक है। श्रृंगार के संचारियों तथा अनुभावों का इतना सूक्ष्म विश्लेषण कामशास्त्र के विशेषज्ञ के लिए ही सम्भव हो सकता है। छत्र कुँवरि बाई में प्रेम की विविध दशाओं के अन्तर्गत अनुभूतियों तथा चेष्टाओं में केवल कल्पना नहीं, सूक्ष्म

निरीक्षरण तथा मनोवैज्ञानिक पुट भी है।

उनकी प्रांजल भाषा, ग्रलंकृत तथा संगीतमयी शैली प्रशंसनीय है। सानुप्रासिक शैली उन्हें प्रिय है। ग्रनुप्रासों की छटा द्वारा चित्र उपस्थित कर देना उनकी कला की सार्थकता है। उदाहरगार्थ—

> जुरन धुरन पुनि दुरन भुरन लोचन स्रनियारे। भवना गति उर मैन, वान लगि फूट दुसारे॥

उपमाश्रों के प्रयोग भी सुन्दर हैं । सुमन लताश्रों से पुष्प तोड़ती तन्वंगी राधा भी उन्हीं में लता बनकर मिल जाती है—

लेत सुमन बेलीन ते, मोतिन की-सी बेलि।

छत्र कुँविर बाई कृष्ण पर अपनी भावनाएँ विखरा देने वाली उन अनेक साधिकाओं में से हैं, जिन्होंने राधा तथा कृष्ण को मानव रूप देकर, उनकी कीडाओं द्वारा ही अपनी कुँठाओं की तृष्ति की । इन अभिव्यंजनाओं में उनके जीवन की अनुभूतियाँ व्यक्त हैं, अतः उनमें जीवन के लक्ष्मण हैं । जीवन की स्पन्दित भावनाएँ, कल्पना के पृट तथा कला-चातुरी के सम्बल से सफल कलात्मक कृतियाँ बन गई हैं।

बीबी रत्न कुँ वरि—रत्न कुँबरि जी के नाम का उल्लेख प्रायः समस्त खोज रिपोर्टो तथा ग्रन्य स्थानों पर मिलता है। उनके विषय में उनके पौत्र श्री राजा शिवश्रसाद सितारेहिन्द हारा दिया हुग्रा उल्लेख, उनके जीवन पर एक दृष्टि डालने में बहुत सहायक है। इनका पितृगृह मुशिदाबाद में था। धनी-मानी घर में उनका जीवन लाड़-प्यार में बीता। पितिगृह में भी युवावस्था से वृद्धावस्था पर्यन्त वे ग्रत्यन्त सुखी रहीं। राजा शिवश्रसाद सितारेहिन्द के ही शब्दों में उनका परिचय ग्रिधिक उपयुक्त रहेगा। वह लिखते हैं—

"वह संस्कृत में बड़ी पंडिता थीं, छहों शास्त्र की वेता । फ़ारसी भाषा भी इतनी आनती थीं कि मौलाना रूम की मसनवी और दीवान शम्स तबरेज जब कभी हमारे पिता पढ़कर सुनाते तो उसका सम्पूर्ण आश्रय समक लेती थीं। गाने-बजाने में अत्यन्त निपुण थीं। चिकित्सा यूनानी और हिन्दुस्तानी दोनों प्रकार की जानती थीं। योगाभ्यास में परिपक्व थीं। संयम, नियम और वृत्ति ऋषियों और मुनियों की-सी थी। सत्तर वर्ष की अवस्था में भी बाल काले थे तथा आँखों में ज्योति बालकों की-सी थी, वह हमारी दादी थीं। इससे हमको अब उनकी प्रशंसा अधिक लिखने में लाज अप्ती है, परन्तु जो साधु, संत और पंडित लोग उस समय के उनके जानने वाले काशी में वर्तमान हैं, वे जनके गुणों को यथाविधि स्मरण करते हैं।

पितामही के प्रति पौत्र की इन श्रद्धापूर्ण उक्तियों में श्रतिशयोक्ति होना स्वाभाविक है, परन्तु इनके पीछे रत्न कुँवरि जी का वात्सल्यपूर्ण पुण्य व्यक्तित्व छिपा

हुआ दिलाई देता है। उन्होंने श्रपने जीवन का श्रन्तिम काल काशी में विताया।

कृष्ण काव्य श्रधिकतर श्रपनी लीला प्रधानता के कारण भुक्तक स्फुट पदों में ही व्यक्त हुआ है। कृष्ण-जीवन की गम्भीरता की अपेक्षा उनकी लीलाप्रियता ही कवियों का विषय रही है। रत्न कुँवरि जी की रचन। कृष्ण काव्य परम्परा में ग्रपवाद है। लीलामय कृष्ण के विशाल जीवन की एक घटना के ब्राधार पर उन्होंने श्रेम रत्न नामक खंडकाव्य लिखा। कृष्एा के किशोर रूप, बालरूप, विराट रूप का सम्पूर्ण श्रथवा खंडरूप में प्रवन्धात्मक रूप देने का प्रयास प्रायः नहीं किया गया । इस ग्रंथ में भागवत के दशम स्कन्ध के बयासीवें श्रध्याय का कथा के रूप में वर्रान है। इसमें कृष्ण के लीला प्रधान रूप का वर्णन प्रधान है। सम्पूर्ण कलाग्रों से युक्त कृष्ण की लीलाग्रों का एक ग्रणुइस कथा का विषय है, पर कवयित्री की कला तथा विन्यास के द्वारा यह श्रपूर्ण नहीं रह जाता । द्वारिकावासी कृष्ण का राजनीति में उलका हृदय इजवासियों के प्रेम की पुनः ग्रनुभूति के लिए ग्राकुल हो उठता है, उन्हीं दिनों सूर्य-ग्रहरा पड़ता है। सूर्यग्रहरा के अवसर पर इधर से द्वारिकाधीश कृष्टा श्रपनी सुसन्जित सेना, सुहृदजनों तथा हारिकावासियों को लेकर कुरुक्षेत्र-स्नान के लिए प्रयाग करते हैं, उधर से ब्रजवासी ग्रपने वियोग की ज्वाला में शीतलता के छींटे डालने का ग्रसफल प्रयास करने वहाँ स्राते हैं। एक ब्रजवासी कृष्ए के स्राने का समाचार ब्रजवासियों में फैला देता है, श्रौर श्रन्त में कृष्ण, नन्द, यशोदा तथा राधिका से मिलते हैं। श्रतीत की स्मृतियाँ सजीव हो, श्रांसू बनकर निकल पड़ती हैं, प्रेम के उल्लास में मुख्य, नन्द, यज्ञोदा, गोप-गोपियाँ, राधा ग्रौर कृष्ण ग्राँसुग्रों द्वारा श्रपने गद्गद् हृदय के प्रवाह को रोकते हैं।

कुरुक्षेत्र में छः मास वास करके, गोपियों के जीवन में फिर से उत्साह उत्पन्न कर, उनके जीवन की विह्वलता को सांत्वना द्वारा वरदान थ्रौर श्राश्वासन में परिवर्तित कर, कृष्ण द्वारिका लौट थ्राये, श्रौर बजवासियों ने बज की थ्रोर प्रस्थान किया।

भागवत के दशम स्कन्ध की यही कथा उनके इस खंडकाव्य का विषय है। ग्रंथ के ग्रारम्भ में परम पुरुष परमात्मा तथा गुरु-चरगों की वन्दना है। ऐसा प्रतात होता है कि छंद ग्रौर शैली के साथ ही उन्होंने विषय-निर्वाह की पद्धित में भी कृष्ण कवियों की ग्रपेक्षा राम काव्य रचियताग्रों का ही मार्ग श्रनुसरण किया है। प्रारम्भ में दिये हुए मंगलाचरण तथा वन्दना से इस बात की पुष्टि होती है। ग्रंथ का ग्रारम्भ इस प्रकार होता है—

श्रविगत श्रानन्द कन्द परम पुरुष परमात्मा। सुमिर सुपरमानन्द गावत कुछ हरि जस विमल।। पुनि गुरु पद शिर नाय उर घर तिनके वचन वर ! कृपा तिनहि की पाय प्रेम रतन भाखत रतन ॥

वन्दना द्वारा, आरम्भ की हुई कथा के विकास की श्रोर उन्मुख होने से पूर्व कृष्ण के श्रनेक श्रवतारों की गरिमा का वर्णन है। गज की मुक्ति, लाक्षागृह काण्ड, द्रौपदी-चीरहरण, श्रजामिल उद्धार, श्रुव को वरदान, श्रह्लाद की रक्षा इत्यादि प्रसंगों द्वारा उनकी नैसर्गिकता का स्मरण दिलाने के पश्चात् कृष्ण की लीला की कहानी श्रारम्भ होती है। कहानी यद्यपि भागवत की ही है, परन्तु मौलिक कल्पनाश्रों तथा प्रासंगिक उद्भावनाश्रों के पुट से उसका रूप पूर्णतया मौलिक हो गया है। भागवत की कथा में कृष्ण तथा बलराम केवल श्रौत्सुक्य के कारण कुरुक्षेत्र जाना चाहते हैं, पर प्रेमरत्न के कृष्ण एक पंथ द्वारा दो कार्यों की पूर्ति करते हैं।

प्रभु के मन यह रहिंह सदाहीं। ब्रजवासिन सों भेट्यों नाहीं।। सब दिन दिनकर ग्रहरा भयो जब। बहु नरनारि जात चले नव ।। यह सुनि यदुनन्दन मनमानी। एक पंथ द्वै कारज ठानी।।

वातावरएा के निर्माए। में भी वह सफल रही हैं, द्वारकावती से कुरुक्षेत्र को जाते हुए विशाल जनसमूह उनके शब्दों की तूली द्वारा गरिमापूर्ण चित्र वन जाते हैं—

बढ्यो कटक ब्रिति परम् विशाला । चले संग ब्रगिशात भूपाला ॥ कारे करिवर गर्जन लागे । सावन घन जनु लखि ब्रनुरागे ॥ ब्रगिशात तुरंग चले हिहिनावत । खच्चर बसह ऊँट ब्रारावत ॥ ब्रमित भीर मग परत न पायो । धूरि धुंध नभ मंडल छायो ॥

शताब्दियों पूर्व युग की कल्पना के साथ ऊँटों तथा खच्चरों का आया हुआ यह सामंजस्य यद्यपि नहीं बैठता, परन्तु युगान्तर के कारण आया हुआ यह असामंजस्य अक्षम्य महीं है।

द्वारिकाधीश के साथी वर्ण-वर्ण के वितानों में इतने उल्लास से विहर रहे हैं कि यह डेरा नहीं उनका घर ही ज्ञात होता है, ऐसे वैभवपूर्ण वातावरण में—

> गोप एक नट भेष कर, आयो बीच बजार। तंह खरभर लक्कर पर्यो, सो ग्रसि रह्यो निहार॥ इक यादव हँसि के कह्यो, कहाँ तुम्हारो वास। ग्रति सुन्दर तन छवि बनी नाम करहु परकास॥

ग्रौर तब प्रत्युत्तर में प्रश्नकर्त्ता का नाम तथा पता पूछने पर जो उत्तर मिलता है उससे उस गोप पर क्या प्रभाव पड़ता है—द्वारका के नाम से ही उसकी सुप्त वेदना मुख पर पीड़ा बनकर ब्याप्त हो जाती है। ग्रौर भोला-भाला बजवासी सहज श्रसाधारण रूप में ग्रुपने बाल सहचर कृष्ण के विषय में प्रदन करता है—

## मध्यकालीन हिन्दी कवयित्रियाँ

इक गोपाल संग मम जाई। बस्यो नृपित ह्वं सोह पुर छाई।।
हम कहें छाँडि भयो सो न्यारे। ताही बिनु सब भये दुखारे।।
वायु के साथ ही यह म्रानन्द समाचार ब्रजवासियों में फैल जाता है, तथा विभिन्न
व्यक्तियों पर इसकी विभिन्न प्रतिक्रियायें होती हैं। यशोदा का मातृत्व, सब कुछ भूल,
वात्सल्य से विह्वल हो जाता है। श्याम के कुरुक्षेत्र में म्राने का समाचार सुनते ही वह
म्रानन्द से विक्षिप्त-सी हो जाती है—

सुनतिह यशुमित ह्वं गई बौरी। ता ग्वालिह पूछित उठि दौरी।।

ग्राये स्थाम सत्य कहु भैया? मोहि दिखावहु तनक कन्हेया।।

निज लालन को कंठ लगाऊँ। दुसह विरह को ताप नसाऊँ।।

कह ग्रव गहर करत वेकाजिह। भेंटहु वेगि सकल ब्रजराजिह।।

यशोदा की यह उत्कंठा, यह तन्मयता स्थित तथा समय की दूरी चीरकर पुत्र से मिलने
को ग्राकुल हो उठती है, परन्तु नन्द का पौरुष यथार्थ के कटु सत्य की ग्राशंका नहीं
भुला सकता, उनकी शंका इन उक्तियों में प्रकट हो जाती है—

श्रव हिर होहि न बज की नाहीं।
मिरिशन खिचत बैठन सिंहासन । चंवर छत्र कर गहे खवासन।।
स्रितिहि भीर नृप बास न पावै। द्वारिह ते बहु फिर फिरि जावै।
छत्रपितिह छिरियन बिलगावत। तहेँ हम सबकी कौन चलावत।।
छपन कोटि चहुँ छाँछि संगाते। क्यों माने धायन के नाते।।

श्रव कन्हैया वह कन्हैया नहीं है । श्रव वे द्वारकाधीश हैं । मिए-खिचत सिहासन पर श्रारूढ़ राजा कृष्ण के चारों श्रौर दासियाँ चँवर डुलाया करती हैं, बड़े-बड़े राजा उनके द्वार पर से लौट ग्राते हैं, मार्ग में ग्राये हुए राजा वेत्र लताग्रों से हटा दिये जाते हैं वहाँ हमें कौन पूछेगा ? ग्रादर्श राजा की कल्पना में जहाँ सामाजिक प्रभाव के कारण बनी हुई यह धारणा व्याघात बनती है, वहाँ इन सीधी-सादी सरल उक्तियों में नन्द का सभीत ग्रामीण व्यक्तित्व साकार हो जाता है । कृष्ण ग्रव उन्नित के सर्वोच्च शिखर पर हैं, ग्रव धाय के नाते वह कैसे मान लेंगे. कल्पना यहीं नहीं ककती ग्रिपतु ऐश्वयं ग्रौर वैभव के बीच हमारे जीवन तथा वेशभूषा की साधारणता से उन्हें लज्जा ग्रायेगी—

## हम कहें लिख हरि मनींह लजैहैं।

परन्तु ये तकंपूर्ण उक्तियाँ भावनाश्रों के प्रवाह में बह जाती हैं। सब उल्लास से भरे चिरकाल से वियुक्त प्रिय गोपाल से मिलने की तैयारी में लग जाते हैं, परन्तु राधा श्रपने चिर-श्रवसाद में यह श्राकिस्मक ग्राञ्चा की किरण देख किंकर्त्तव्यविमूढ़-सी खड़ी रह जाती है, विरह ग्रौर मिलन के चिह्न उसके मुख पर स्पब्ट ग्रंकित हो जाते हैं— कबहुँ भुरावत विरहवश, पीत वरण ह्वं जाय। कबहुँ व्यापत ग्रहणता, प्रेम मगन मुद छाय।।

परन्तु इन सबका श्रन्त कृष्ण् के सुखद मिलन में होता है, चिर-पिपासित श्रभिलाषाएँ कृष्ण-रूप की सुधा पान कर परितृष्ति का श्रनुभव करती हैं तथा श्रपनी पुरानी लीलाओं के स्मरण, श्रावृत्ति इत्यादि से गोपियों के हृदय में फिर उल्लास छा जाता है, श्रपने नैसींगक व्यक्तित्व तथा श्रलौकिक शक्ति के द्वारा वह गोपियों के उल्लास का शाश्वत बनाकर द्वारिका लौट जाते हैं तथा बजवासी पूर्ण प्रसन्न भाव से वृन्दावन चले जाते हैं।

खंडकाव्य की दृष्टि से प्रंथ सफल है। प्रत्युत् यह कहना श्रमुचित न होगा कि कृष्ण काव्य के इतिहास की सर्वत्र व्याप्त पदात्मक शैली में प्रेम रत्न एक श्रपवाद हं परम्परागत पद्यबद्ध काव्य-रचना का श्रमुकरण न कर एक श्रोर तो उन्होंने श्रपनी मौलिक प्रतिभा का परिचय दिया, दूसरी श्रोर कृष्ण काव्य की लीला प्रधानता में एक नया प्रयोग किया।

उनकी भाषा संस्कृत गभित ग्रवधी है। संस्कृत के तत्सम शब्दों के प्रयोगों की प्रांजलता तथा परिष्कृति से सिद्ध होता है कि वे संस्कृत की पूर्ण पंडिता थीं। उदाहरण के लिए—

श्रग जग सकल विश्वके स्वामी । सर्वम्यी सब श्रन्तर्यामी ॥
 प्रेम युक्त बज जन मन ध्यायो । ताते प्रेम हृत्य हिर छायो ॥
 संस्कृत शब्दों की इनकी रचना में इतनी बहुलता है कि कहीं-कहीं कियापदों
के श्रितरिक्त श्रन्य सभी शब्द संस्कृत के ही प्रयुक्त हुए हैं । कियापद श्रिषकतर
श्रवधी तथा ब्रजभाषा के श्रौर कहीं-कहीं खड़ीबोली के भी है । कुछ शब्द ठेठ श्रवधी
के भी श्रा गये हैं जैसे श्रंकवार । श्रंकवार देना पूर्व में दो स्त्रियों के गले मिलने को
कहते हैं । परन्तु ऐसे शब्द जिनका प्रयोग स्थानीय हो बहुत कम हैं । हाँ, एक बात
श्राश्चर्य की यह है कि रत्न कुँविर जी ने, फ़ारसी तथा उर्दू की पूर्ण ज्ञाता होने पर भी,
इस रचना में कदाचित् ही एक श्राध उर्दू के शब्द का प्रयोग किया है । हाँ, श्रवधी की
ामीराता में संस्कृत की प्राँजलता ने भाषा को शिक्तशालिनी तथा श्रभिव्यक्ति के
उपयुक्त सक्षम बना दिया है । श्रवधी की प्रवन्धात्मक काब्यों के चिर-परिचित दोहों
तथा चौपाइयों का प्रयोग इन्हाने भी किया है । इन्होंने चौपाइयाँ नहीं बल्कि द्विपदियाँ
लिखी हैं । मात्राश्चों की संख्या तो चौपाइयों की ही भाँति है, परन्तु चरण उनमें
दो ही हैं, तुलसीदास की चौपाइयों की भाँति चार नहीं । छंदों के प्रयोग प्रायः सर्वत्र
सुद्ध हैं ।

रत्न कुँवरि बाई का नाम कृष्ण काव्य-परम्परा के नवीन प्रयोग तथा मौलिक

उद्भावनाएँ करने वाले किवयों के अन्तर्गत रखा जा सकता है, काब्य की दृष्टि से ग्रंथ अविक सफल नहीं कहा जा सकता । यशोदा के उल्लास, गोपियों के माधुर्य और कृष्ण की लीलामयता में हृदय को स्पर्श करने की शक्ति तो है, पर भावना के उस चरमोत्कर्ष का अभाव है जो भाव को साधारएगिकरएग सिद्धान्त के अनुसार तन्मय तथा विभोर करदे, परन्तु इस परिसीमा के साथ काब्य के अन्य तत्त्वों का जो रूप इनके काब्यों में मिलता है, वह कृष्ण-।सिहत्य में एक पथक अस्तित्व रखने का अधिकारी है ।

चन्द्रसखी—नवयुग गंथ कुटीर से प्रकाशित 'चन्द्रसखी रा भजन' चन्द्रसखी के भित्त विषयक गीतों का संकलन है। चन्द्रसखी के समय, जीवन, रचनाक ल, मृत्यु इत्यादि के विषय में प्राप्त करने का कुछ भी साधन नहीं है। उनके भजनों को साहित्यिक काव्य की अपेक्षा लोकगीतों के अन्तर्गत रखना अधिक उपयुक्त होगा। श्री ठाकुर रामिसह एम० ए० के सम्पादकत्व में, यह ग्रंथ बहुत आकर्षक रूप में प्रकाशित हुआ है। संग्रहकर्ता हैं—श्रीयुत नरोत्तमदास स्वामी एम० ए०, विशारद, बुंगर कालेज, बीकानेर।

संकलनकर्त्ता ने पदों के विषय के ग्राधार पर उन्हें ग्रनेक भागों में विभाजित कर ग्रनेक शीर्षकों के ग्रन्तगंत रख दिया है। यह विभाजन इस प्रकार है—

- १. विनय ।
- २. बालकृष्ण ।
- ३. राधाकुष्सा ।
- ४. मुरली माध्री ।
- ५. प्रेम माधुरी ।
- ६. विरह वेदना।
- ७. उद्धव संवाद i
- द. कर्स गीत।

समस्त विभागों के पदों में माधुर्य भावना प्रधान है, केवल बालकृष्ण शीर्षक में कृष्ण के बाल रूप तथा यशोदा का वात्सल्य ग्रंक्ति है। शेष सब में माधुर्य की ही प्रधानता है। सरलता, स्पष्टता तथा भावपरता की दृष्टि से सभी समान हैं, ग्रतः संकलन में से बो-चार पदों के उद्धरण द्वारा ही उनके भाव तथा विषय इत्यादि का परिचय पर्याप्त होगा।

इन पदों में याचना की अपेक्षा अनुराग अधिक है, कृष्ण के चारों स्रोर के बातावरण तथा उनकी प्रिय वस्तुओं के प्रति नायिका के हृदय में एक आकर्षण है। सारे संसार के उपहास को चरणों से ठुकराकर उसके हृदय की आकांक्षायें विखर आती हैं—

## मन, वृन्दावन चाल बसो रे। मान घटो चाहे लोग हँसो रे।।

बिन दीपक के भवन किसो रे, बिना पुत्र परिवार किसो रे? मन न मिले बासो मिलवो किसो रे, प्रीत करे फिर पडदो किसो रे? प्रीति के कारण कुटुम्ब तजो है, नन्द को छबीलो मेरे मन में बस्यो रे। चंद्रसखी मोहन रंग रांची, ज्यूँ दीपक में तेल रस्यो रे॥

दीपक के बिना भवन तथा पुत्र के बिना परिवार के ग्रस्तित्व की क्या सार्थकता? मन की दूरी होने पर भिलन का क्या महत्त्व? ग्रीर प्रीति उत्पन्न हो जाने पर फिर परदा क्या? संकोच क्या? प्रदीप में सिचित स्नेह जिस प्रकार उसके ग्रालोक का निर्माण करता है, उसी प्रकार मोहन के रूप तथा स्ने से सिचित उनका जीवन दीप ग्रालोकित हो रहा है। सरस ग्रनुभूतियों का यह कोश कल्पना जगत् के स्वामी किसी किब से घटकर नहीं है।

बालकृष्ण की लीलायें तथा बालक कृष्ण की चंचलता का भी सजीव वर्णन करने में उन्हें पर्याप्त सफलता मिली है। परन्तु इन गीतों में संगीत की ही प्रधानता है। काव्य में मौलिक कल्पनाओं का प्रायः ग्रभाव ही है। वही दूध-वही न खाकर माखन खाने का हठी गोपाल तथा मटुकी गिराकर दही लूट लेने वाला नटवर कृष्ण उनके बात्सल्य का ग्रालम्बन है। जिसकी संगीतात्मकता ही उनकी नवीनता है। जो मंडलियों में नृत्य तथा ग्रभिनेताओं के लिए बहुत सहायक सिद्ध हो सकते हैं—

### नंदलाल दही मोरो खागयो री।

लाख कही मोरी एक न मानी, मनचाही बात बना गयो री। तोड़ फोड़ सब दही मटुकिया, बरजोरी कर धमकाय गयो री।।

एक श्राद्यर्य की बात यह भी है कि चन्द्रसखी के भजनों के श्रन्तगंत कई भजन ऐसे भी है जिनका उल्लेख मीरा के भजन के रूप में मान्य श्रालोचकों ने किया है, उदाहरएार्थ--

### छोड़ो लंगर मोरी बँहियाँ रहो ना।

जो तुम मोरी बेंहियाँ गहत हो, नैराा मिलाय मोरे प्रारा हरो ना ।।
हम तो नारि पराये घर की, हमरे भरोसे गोपाल रहो ना ।
वृन्दावन की कुंजगिलन में, रीत छाँड ग्रनरीत करो ना ।।
इसी प्रकार के ग्रनेक पद थोड़े-बहुत परिवर्तन के साथ मीराबाई तथा
चन्द्रसखी दोनों के संकलनों में मिलते हैं।

प्रकृति की ग्रोर भी इनकी उपेक्षा नहीं है। स्वतन्त्र रूप से प्रकृति-वर्णन तो उस युग की ही उद्भावना नहीं थी, पर उद्दीपन रूप में उसके प्रयोगों का ग्रभाव नहीं

है। विरह की रातों में, चाँदनी, सावन के सुहावनेपन में बोलते हुए पपीहा और कोयल की संवेदना की कल्पना तथा अनुभूति दोनों ही सुन्दर हैं—

> कब को गयो म्हारी सुधि ना लयी, चाँदएी-सी रात म्हारी वैरन भयी। सावरा मास सुहावना, बागां कोयलिया बोले। पापी रे पपैया सो मेरो प्रारा के छौले। कोयल वचन सुहावराा, बोले श्रमृत बैरा। कहो काली कैसे भयी, किस विध राते नैरा। कृष्ण पधारे द्वारका, जब के बिछड़े मिले न। कलप कलप कालो भयो, रोय रोय राते नैरा।

एक श्रोर चाँदी की रात बैरिन बन रही है, दूसरी श्रोर पापी प्रशिहा श्रप्ने करुए। भरे स्वरों से प्राएगों में छिपी हुई वेदना को कुरेद रहा है। कोयल मानो सहानुभूति के स्वर में पूछ रही है, तुम इतनी काली कैसे हो गईं? तुम्हारे नेत्र श्रारक्त क्यों हे? श्रौर तब तड़पती हुई विरहिएगी अपनी संवेदना सुनाती हुई कहती है—प्रिय के वियोग की ज्वाला ने मुक्ते जलाकर कोयला कर दिया है तथा रोते रोते मेरे नेत्र लाल पड़ गये हैं। इन गीतों की भाषा राजस्थानी मिश्रित बजभाषा है। श्रलंकारों, छंदों तथा काव्य के दूसरे कृत्रिम परिधानों से रहित ये गीत ग्रामस्थली के स्वच्छन्द वातावरएग में कृत्रिम श्रलंकारों तथा वेशभूषाश्रों से रहित उन्मुक्त विहरती हुई स्वच्छन्द ग्रामबाला के समान है।

इन गीतों में गायिका के हृदय के एक-एक तार अंकृत हो उठते हैं। कला की साधना के ध्येय से लोकगीतों का निर्माण नहीं होता, वहाँ तो भावनाएँ ही स्वतः प्रस्फुटित होकर कला बन जाती हैं। यदि कला की इस परिभाषा में कुछ सत्य है तो चन्द्रसखी के भजन भी उसमें स्थान प्राप्त करने का पूर्ण ग्राधिकार रखते हैं।

पजन कुँवरि—कृष्ण-चरित्र पर काव्य-रचना करने वाली स्त्रियों में पजन कुँवरि के नाम का उल्लेख ब्रावश्यक हैं। पजन कुँवरि बुंदेलखण्ड की निवासिनी थों, इनके विषय में ब्रीर कुछ उल्लेख नहीं प्राप्त हैं। उनकी रची हुई एक बारहमासी मिलती है, जिसका उल्लेख नागरी प्रचारिगी सभा की खोज रिपोर्ट में हैं। इसमें उस सन्देश का कलापूर्ण तथा मामिक वर्णन है जो कृष्ण ने उद्धव द्वारा गोपियों के पास भेजा था, इसमें पैतालीस पद है।

सम्पूर्ण रचना प्राप्त न हो सकने के कारण इसके विषय में कुछ कहना यद्यपि किटन है। परन्तु खोज रिपोर्टों में दिये हुए ग्रारम्भ तथा ग्रन्त के उद्धरणों द्वारा कुछ अनुमान करने का साधन ग्रवहय प्राप्त होता है। ग्रंथ का ग्रारम्भ इस प्रकार होता है—

श्री गरोसाय नमः श्री सरसुती देवी नमः । श्री परम गुरवे नम्ह श्रथ बारहमासी निख्यते ।

मध्यप तुम बोलो तो भाई।
चंत हूँ बज फुटत पाती ऊधो हाथ दई।
दीजो जाइ राधिका जू को ललते बोल सई।।
ग्रापनहु रथ तुरत मंगायो छत्र चौंर धारी।
ग्रापने ही ग्राभूषएा दीन्हें ग्रपनी मुक्ट छरी।
कहाँ जाइ सकल गोपिन से दोइ कर जोर इही।
राधा से विनती बहु कहिये मेरी ग्ररज सही।।

कृष्ण में अनुरक्त उनकी भावनाएँ कृष्ण की महिमा गाने के लिए उत्सुक है, परन्तु उनकी जीवन-कथा की सूक्ष्मताओं से वे अपरिचित मालूम पड़ती हैं। अमर गीत प्रसंग में उद्धव को मधुप कहकर सम्बोधित गोपिकाएँ करती हैं, कृष्ण नहीं। अमर के रूप-साम्य तथा प्रकृति-साम्य के कारण वे उद्धव को प्रत्यक्ष अपराब्द न कहकर, अमर पर आरोपण द्वारा अपने हृदय के गुब्बार निकालती हैं। परन्तु पजन कुँविर ने कृष्ण द्वारा ही उद्धव को मधुप रूप में सम्बोधित कराके तद्विषयक अज्ञान का परिचय दिया है। अपने आभूषण, मुकुट तथा छड़ी देकर उनको विदा करने की कल्पना यद्यपि सुन्दर तथा मौलिक है, परन्तु गोपियों को हाथ जोड़कर संदेश भेजने तथा विनम्न निवेदन में उन्होंने कृष्ण के पौरुष में अपने नारीत्व का आरोपण कर दिया है।

त्रज में जाकर उद्धव गोपियों ारा बारहमासी के रूप में उनकी विरह-ध्यथा की कहानी सुनते हैं, रचना का यह ग्रंश ग्रप्राप्त है। ग्रन्तिम ग्रंश इस प्रकार है—

सेस सारदा पार न पार्व हरि के चरित यही। व्रज विनतन की विरह विपत्ति यह ऊथो ग्रान कही।। पजरा कुँवरि की विनय जानि कर है ब्रज के बासी। मत श्रनुसारि गाई में प्रभु की, या बारामासी।। इति बारामासी

सम्पूर्ण समाप्त ।

इस पद्यांश में व्यक्त भाव तथा कला पर कुछ कहना व्यथं है, परन्तु उनके भाषा सम्बन्धी ज्ञान का रूप अनुमानित किया जा सकता है। यद्यपि उन्होंने संस्कृत शब्दों के प्रयोग को चेष्टा की है, परन्तु अधिकतर उनके विकसित रूप का ही प्रयोग कर पाई है, पदों में लय तथा प्रवाह का अभाव है, यहाँ तक कि अन्त्यनुप्रास के अनिवायं प्रयोग का निर्वाह भी वह नहीं कर पाई है। रमापत, सरसुती चौर, इत्यादि शब्द उनके भाषा के अल्प ज्ञान के परिचायक हैं। काव्य-दृष्टि से इस रचना का अधिक मूल्य नहीं है, परन्तु उसके अस्तित्व की उपेक्षा भी असम्भव हैं।

स्वर्ण लाली—स्वर्ण लाली कवि यादवेन्द्र की पत्नी थीं। इनके तथा इनके काव्य के ग्रस्तित्व की गवेषणा का सम्पूर्ण श्रेय श्री हरिकृष्ण साहित्यरत्न को है जिनके उल्लेखों के ग्राधार पर ग्रज बुली साहित्य के इतिहास में इनका नाम सम्मिलत किया गया है। उनकी एक कविता का कुछ ग्रंश मूलरूप में तथा उसी कविता का पूर्ण ग्रंग्रेजी ग्रनुवाद प्राप्त हुग्रा है। स्वर्ण लाली की कवित्व शक्ति का ग्रनुमान लगाने के लिए सम्पूर्ण कविता के ग्रनुवाद को ग्राधार बनाना उपयुक्त होगा। ग्रंग्रेजी ग्रनुवाद के हिन्दी रूपान्तर करने से यद्यपि भाषा तथा शैली की मौलिकता का बिलकुल ग्राभास नहीं मिल सकता, परन्तु भाव तथा विषय के प्रतिपादन में कुछ-न-कुछ ग्रनुमान ग्रवस्य लगाया जा सकता है। उस कविता का हिन्दी गद्य रूपान्तर इस प्रकार है—

"सांध्य बेला में यमुना-तट पर नीप तह के तले मैंने प्रिय के दर्शन किये, उनके हुप की दीप्ति तथा माधुर्य की गरिमा के ब्राक्ष्य से मेरे नेत्र तथा हृदय-पक्षी उन्हीं की ब्रोर उड़ चले। उस सौन्दर्य-निधि के प्रभाव से उत्पन्न ब्रच्वेतन मूर्च्छना में मैं खो 'गई। राका शिक्ष को लिज्जत करने वाले उनके मुख की शोभा तथा उनकी त्रिभंगी मुद्रा मेरे हृदय में विध गई है, ब्रौर मस्तिष्क तन्मय-विभोर हो जड़ बन गया है, उस विभोरता में किट के कलश यहीं गिर गये। गृह लौटने की सामर्थ्य मुक्त में नहीं थी ब्रतः वहीं ब्रंधकारपूर्ण मार्ग में में भटकती रही, कि कर्त्तव्यविमूढ़ किसी प्रकार घर लौटी तो कलश न देखकर गृह के सदस्यों ने मेरी भत्सेना की। गृह मेरे लिए वन बन गया है, मेरे हृदय में ब्रशान्ति है। घोर वन में भयानक जन्तुओं का वास रहता है, पर इस गृह वन में गृहजन ही मेरे लिए भयावह वन गये है। कृष्ण के बिना मेरा जीवन व्यथं है तथा स्पष्टोक्ति की मुक्त में सामर्थ्य नहीं है।"

स्वर्ण लली की उत्कृष्ट कल्पना तथा चित्रण-शक्ति का ग्रमुमान उनकी कविता के इस गद्य रूपान्तर से लगाया जा सकता है। चैतन्य की माधर्य भिक्त से वे पूर्ण प्रभावित हैं, प्रेमजन्य सूक्ष्म ग्रन्तवृत्तियों, ग्रमुभावों तथा प्रक्रियाग्रों का सुन्दर तथा सजीव चित्ररण है। तन्मय, विह्वल ग्रौर विभोर भावनाएँ चित्र बनकर नेत्रों में ग्रा जाती हैं यही उनके काव्य की सफलता है।

कृष्ण का अपूर्व आकर्षण, उनके प्रति विमुग्ध तन्मयता, तन्मयताजन्य मूर्च्छना, तब्जन्य विह्वलता, सामाजिक प्रतिरोध इत्यादि प्रसंगों के सप्राण चित्र स्वर्ण लली के अन्तरंग का इतिहास तो बनते ही हैं, उनके काव्य का बाह्य रूप भी आकर्षक और सुन्दर है, अभिव्यंजना में अलंकारों की सज्जा का यद्यपि प्रयास नहीं है, पर माधुर्य भावना की अभिव्यंजना के प्रसाधनों में भी सहज सौन्दर्य है। श्रुति मधुर मैथिली भाषा उनकी कुशल अभिव्यंजना शक्ति से और भी सरस बन गई है, अनलंकृत सज्जारहित परिधान भी काव्य सौन्दर्य को व्यक्त करने में सफल रहा है, उनकी कविता के प्राप्त

मंश से उस माधुर्य का ग्रनुमान किया जा सकता है-आशा काले गेलाम यसूना रे कुले,

वधुरे हेरिलम नीप तरु मुले।

×

तन्मय तथा विभोर भावना के पश्चात विवशता की अभिध्यंजना में ध्यक्त करुए। की सजीवता इन पंक्तियों में देखिये-

> गेह हैला भोरा दुर्गम बन, की करी सखी घरेन रहेमन। × दुर्गम बन ते सब जन्तु रथे, गेह बन मोर गुरु जन भये। से कृष्ण विन मोरा प्रान ना रथे,

फुक्र कहित अन्दर भये।।

भावों के सौन्दर्य, भाषा माधुरी तथा श्रभिव्यंजना की सजीवता में गीत के प्रवाह का ग्रभाव खटकता है, यद्यपि पदात्मक शैली में छन्दों के विशेष नियमों का पालन श्रनिवार्य नहीं होता, परन्तु गेयात्मकता के लिए एक लय ग्रनिवार्य होती है, स्वर्ण लली के उत्कृष्ट काव्य में लय का ग्रभाव एकमात्र दोष वनकर ध्यान में श्रा जाता है।

कृष्णावती-इनका नाम मिश्रवन्धुत्रों द्वारा सम्पादित खोज रिपोर्ट में मिलता है। इनका रचनाकाल ग्रज्ञात है, पर हस्तलिखित प्रति की प्राचीनता से यह सम्वत् १६०० से पूर्व की रचना मालूम होती है। इनकी रचना का नाम है 'विवाह विलास' इसमें राधा-कृष्ण के विवाहोत्सव की शोभाका वर्णन है। ऐसा अनुमान होता है कि ये राधावल्लभ सम्प्रदाय की अनुयायिनी थीं, क्योंकि सदैन कुष्ण तथा राधा की तुलना में उन्होंने राधा की श्रेष्ठता ही प्रतिपादित की है, इस शंका के साथ दूसरी शंका भी श्रारम्भ होती है कि यदि ये राधावल्लभ सम्प्रदाय की थीं तो स्त्री थीं ग्रथवा पुरुष, क्यों-उस सम्प्रदाय के अनुयायी अपना उपनाम स्त्रियों का रख लेते थे। स्रतः मिश्रबन्धुस्रों ने भी यह शंका उठाई है, परन्तु राधावल्लभ सम्प्रदाय के अनुयायियों के उपनाम में वती का नहीं सखी का प्रयोग अधिक प्रचलित था। इसके अतिरिक्त राधावल्लभ सम्प्रदाय की अनुयायिनी कई स्त्रियों ने काव्य-रचना की है, इस तथ्य पर ध्यान देने से उनके पुरुष होने की शंका कम पड़ आती है।

विवाह विलास के जो पद प्राप्त हो सके हैं उन्हीं के ग्राधार पर उनके काव्य की विवेचना सम्भव है। युगल दम्पति की लीला-वर्गन उनके काव्य का विषय है, राधावल्लभ सम्प्रदाय में राधा का महत्त्व कृष्ण से श्रधिक है । कृष्णंवती इस तथ्य के प्रतिपादन के लिए पूर्ण सचेष्ट रही हैं, यहाँ तक कि इसके निर्वाह के लिए उन्होंने परम्परागत रीतियों तथा संस्कार-विधियों में भी विपयंय कर दिया है। हिन्दुओं में विवाह संदेश का नारियल कन्या की ग्रोर से बर के घर भेजा जाता है, इस प्राचीन परिपाटी की वास्तविकता की उपेक्षा कर कृष्णवती ने यशोदा की इच्छानुसार यह सन्देश बरसाने भिजवाया है। यशोदा की भेजी हुई संदेशवाहिका के शब्दों तथा राधिका की माँ के उल्लासयुक्त विनोद में, राधा की श्रेष्ठता बड़े कौशल से सरस शैली में प्रतिपादित है—

जसुमित सों पठई ब्रज नारि चली वृषभान तिया पै आई।
तिहारी सुता भई ब्याहन जोग करी विनती और बात जनाई।।
धरै वर बोउ नंद के हैं करौ बिल होई सलोनी सगाई।
नहीं री नहीं बिल हाँ न करौं मेरी फूल-सी राधे वे कारे कन्हाई।।
सुन्दर तथा गुरावती कन्या की माता की यह सजीव गर्वोक्ति उपयुक्त ही है।
कृष्या के वर रूप, बारात की हलचल, नारियों के उल्लास तथा उनकी उन्मुक्त
भावनाओं का यह चित्र देखिये—

श्रेंखियां भई मोरी चकोरी तहाँ सो तो गोरी परीं सब प्रेम के फन्दा। बारात बनी चहुँ श्रोरन छत्र सुमोहन मित्र है श्रानन्द कन्दा॥ सबै गारी गावें बृज नारि तहाँ कृष्एवती के मन होत श्रनन्दा। श्ररी देख्यो है राधा जी को दूल्ह भटू, मानों पूरनमासी को पूरन चन्दा।।

ग्रंथ का श्रन्त नविवाहित राधिका के रूप-वर्णन तथा विवाह-जनित उल्लास के वातावरएा चित्रएा से होता है। विदा के पूर्व वृषभान के गृह का श्राँगन बरसाने की स्त्रियों से भरा हुआ है, तथा राधा के गुएा तथा रूप की प्रशस्ति से समस्त वातावरएा मुखरित हो रहा है—

बैठो हैं भामिति भान के ब्राँगन दामिति सों गुनरूप की खानी। कीरति लाड़ लड़ाबन है बेटी राधिका कौं सुष सिंधु सुहानी।। बरसे बरसाने स्नेह सुधा निसि बासर जात कितं नींह जानी। परिस ब्रिया जी के चररान कूँ बिल कुष्णावित जब गाई कहानी।।

विवाह सम्पादन यद्यपि लौकिक है, परन्तु कृष्णवती राधिका के व्यक्तित्व की श्रलौकिक भावना के प्रति सतत जागरूक रही हैं। उनकी काव्य-प्रतिभा साधारण कोटि की है। विषय के प्रतिपादन में नारी-वृष्टिकोण, स्पष्ट लक्षित होता है। विवाह के उन्हीं श्रंशों को प्रधानता दी गई है जिनके प्रति नारी के स्वभाव में सहज उत्सुकता होती है। उनकी भाषा सरल बजभाषा है जिनके माधुर्य का निर्वाह इन्होंने भलीभाँति किया है। तत्सम शब्दों के प्रयोग का श्रनुपात समान है। भाषा विषय के श्रनुरूप

मधुर तथा प्रवाहयुक्त है। सरल, अनलंकृत भाषा के माध्यम से भी जिस सजीवता की सृष्टि उन्होंने की है वह प्रशंसनीय है। नारी के व्यवहारों तथा उनकी अनुभूतियों का चित्रण दे सकने में वे पूर्ण समर्थ रही हैं। अपनी भावनाओं को संगीतबढ़ करने में उन्होंने सबैया छंद का प्रयोग किया है, मात्राओं की संख्या की न्यूनता अथवा वृद्धि के कारण कई स्थलों पर छंद-भंग दोष आ गया है। प्रवाह के लय को स्थिर करने के लिए दीर्घ को हस्व तथा हस्व को दीर्घ स्वरों में पढ़ने की आवश्यकता पड़ती है। अलंकारों का प्रयोग न तो भावों की अभिव्यक्ति में सादृश्यमूलक छप में हुआ है और न भाषा के सौन्दर्य-निर्माण के प्रसाधन शब्दालंकारों के छप में। अनलंकृत चित्रों के साधारण छप द्वारा ध्वनित सजीवता का मृजन ही उनके काव्य की सफलता है।

माधवी—माधवी मिथिला की कवियत्री थीं, उनके जीवन-काल के विषय में कुछ सन्देह है। कुछ विद्वानों के ग्रनुसार वे चैतन्य देव के समय में विद्यमान थीं। उनके एक पद में चैतन्य देव के दर्शन न कर सकने की व्यथा का वर्शन है—

## ये देखिय गोरा मुख प्रेमे भासित । माधवी वंचित मैल निज कर्म दोषे ॥

इस उल्लेख से यह स्पष्ट प्रमाणित होता है कि वे चैतन्य देव के समय में थीं तथा स्त्री होने के कारण चैतन्य देव के दर्शन से उन्हें वंचित होना पड़ा था, परन्तु इस मत के खंडनकर्त्ता अन्य इतिहासकारों के अनुसार, इस पंक्ति का यह अर्थ भ्रामक है। चैतन्य देव संन्यासी होने के कारण स्त्रियों को देखने तथा उनके निकट सम्पर्क में नहीं आते थे, परन्तु किसी स्त्री को उनके दर्शन से वंचित रहने का कोई कारण नहीं दिखाई देता। उनके अनुसार इस पंक्ति में व्यक्त माधवी की वंचित पीड़ा का कारण चैतन्य के बाद जन्म लेना है। अर्थात् माधवी का जन्म चैतन्य देव के शरीर-त्याग के उपरान्त हुआ, अतः ये उनके दर्शन से वंचित रहीं।

समय के विषय में इस मतभेद के अतिरिक्त उनके नारी होने के विषय में मतभेद है। उनके काव्य में कुछ स्थलों पर उनके नाम के साथ दास का प्रयोग मिलता है, यह शंका सकारएा है। दासी के बदले दास शब्द के प्रयोग का कोई सन्तोषजनक कारएा नहीं दिखाई देता, इस प्रश्न का उत्तर उनको स्त्री मानने वाले इस प्रकार देते हैं कि माधवी बड़ी पंडिता तथा विदुषी थीं। अतः जनता उनका आदर एक पुरुष के बराबर ही करती थी। परन्तु इस उत्तर से शंका का समाधान नहीं होता।

काल सम्बन्धी मतभेद में उनके चैतन्य देव की मृत्यु के पश्चात् उनके जन्म का अनुमान अधिक ग्राह्म नहीं प्रतीत होता। पूर्वकालीन महापुरुष के दर्शन की अभि-लाषा उतनी तीव नहीं होती जितनी समकालीन की। चैतन्य देव के दर्शन न कर सकने की निराशा उनके समकालीनत्व के ही अधिक निकट ब्राती है। इसके ब्रतिरिक्त स्त्री होने के कारए दर्शन से वंचित होने की वात ग्रसम्भव नहीं जान पड़ती।

रही उनके पुरुष होने की सम्भावना, उसमें भी सन्देह के कारण हैं। सर्वप्रथम, उनकी रचनाओं में माथवी तथा माथवी दासि दोनों का प्रयोग मिलता है। ऐसा ज्ञात होता है कि लिपि इत्यादि की आन्ति के कारण दासि का दास रूप बन गया है। स्त्री के नाम में पुरुष के नाम का ग्राभास जतना ग्रसम्भव नहीं है क्योंकि पुरुषत्व का ग्राभास ग्रपनान नहीं सनका जाता, परन्तु पुरुष के ग्रहं को नारी का ग्रारोपण ग्रसाध्य है, ग्रतः केवल माधवी नाम से जो रचनायें मिलती हैं, वे तो निर्विवाद स्त्री द्वारा रिवत हैं।

माधवी के काव्य में साधुर्य भावना प्रधान है। वे मिथिला की रहने वाली भीं, मैथिल कोकिल विद्यापित तथा चैतन्य देव का प्रभाव उनके ऊपर पड़ना स्वाभाविक था, माधवी की कविता के उदाहरण रूप में यह कविता प्रस्तुत की जा सकती है—

राधा माधव विलसिंह कुँज का माँभ,

तनु तनु सरस परस रस पीबइ। कमलिनो मधुकर राज ॥ × × × सचिकत नागर कापह थर थर, शिथिल होयला सब श्रंग । गदगद कंठ राध भेले ग्रदरस. होयब . तुऋ सो धनि चंद मुख नैन किये हेरवै, सुनबै श्रमियमय बोल । इह मांभे हिरदै ताप किये मेटब, किये सोइ कोल ॥ करव श्राइसन कतह विलपित माधव, दूरहि सहचरि हँसी । प्रेम विवादित ग्रप रूप ग्रन्तर, ताहि माधवी दासी ॥

—राधा तथा माधव कुँज में कीड़ा कर रहे हैं, मानों भ्रमर कमिलनी के स्निग्ध रूप के स्पर्श का रस-पान कर रहा है। ग्रचानक कृष्ण सचिकत होकर थर-थर काँपने लगते हैं, सब श्रंग शिथिल पड़ जाते हैं, गद्गद् स्वर में राधा के अन्तर्धान होने पर कहने लगते हैं? फिर कब उससे मिलन होगा ? कब में उसके चन्द्रमुख का दर्शन तथा उसकी मधुर वाणी का अवण करूँगा ? कब उसके आलिंगन-पाश का सुख प्राप्त होगा ?

माधव इस प्रकार से विलाप कर रहे हैं तथा राधिका दूर खड़ी उनकी व्यथा का श्रानन्द लेता हँस रही है।

राधा-कृष्ण की दस्पित लीला के इस वर्णन में चैतन्य देव का प्रभाव स्पष्ट है। माध्यं भावना में यद्यपि श्रालम्बन की श्रपािश्वता के होते हुए भी लौकिकता का पुट है, परन्तु उनकी विह्वलता में काम की ज्वाला नहीं भावना की तीव्रता है। भावनाएँ यद्यपि साधना की कसौटी पर चढ़कर कुन्दन नहीं बन सकी हैं, उसमें ग्रतीन्द्रिय भावना की संस्कृति तथा पिर्ञोधन नहीं है, परन्तु उनमें वासना का मालिन्य भी नहीं है।

उनकी भाषा मैथिली है। तत्सम शब्दों के साथ संस्कृत शब्दों के विकसित.
मैथिली रूप का प्रयोग बहुलता से है। माधुर्य भावना के अनुरूप ही शब्दों के प्रयोग उसकी साधुरी को द्विगृश्चित कर देते हैं। गीत में संगीत का प्रवाह अजल नहीं है, विभिन्न पंक्तियों में मात्राओं की संस्था की विषमता के कारण लय में गति-दोष आ, गया है। इन त्रुटियों की विद्यमानता में भी उनके काव्य में व्यक्त माधुर्य मैथिली साहित्य में नारी के सफल तथा महत्त्वपूर्ण योग के द्योतक हैं।

And the way of the second seco

gartina da la companya da la company

Dagree to a construction of the second of th

value of some and really of the active soul

will a contract the contract of the contract o

The second of th

BUTTER OF THE STATE OF THE STAT

i se si peninata

า เป็นสู่ แก่ คระบบ ที่ ที่ยนกรถ พิ**ศ** 

# राम काव्य की लेखिकाएँ

राम काव्य और नारी--भारत के नारी-लोक में राम काव्य के प्रतिनिधि ग्रंथ रामचरितमानस की लोकप्रियता के साथ, स्त्रियों द्वारा राम काव्य रचना के ग्रभाव का सामंजस्य कठिन मालूम होता है। इस तथ्य का मूल कारए। इस विशिष्ट काव्य-धारा के प्रति नारी की वैयक्तिक भावनाश्रों के तादात्म्य का ग्रभाव ही जान पड़ता है। राम का असाधाररा मर्यादापुरुषोत्तम रूप, जीवन के श्रति उनका स्रादर्शवादी दृष्टिकोरा, उनके नर रूप में नारायरात्व का ग्रारोप, राम भक्ति के ऐसे श्रंग थे, जिनके प्रति श्रद्धा से नतमस्तक हुन्ना जा सकता था, परन्तु उनके साथ समत्व की भावना नितान्त श्रसंभव थी । मानवी भावनाग्रों के माध्यम से कृष्ण काव्य की रचना तो सरल थी, परन्तु राम के गम्भीर व्यक्तित्व के प्रति साधनापरक अनुभूति की गहनता नारी की ग्रिभिव्यक्ति-क्षमता के परे थी। राम के प्रति भक्ति में नारी-हृदय के तत्त्वों का समावेश नहीं था। उनका साधारण व्यक्तित्व राम को, श्रेष्ठ पुरुष तथा ग्रादर्श मानव से म्रिधिक भगवान के म्रवतार रूप में पहचानता था। राम का म्रित प्राकृत रूप, उनकी भावनाओं में श्रवतार पुरुष का था। उनके प्रति श्रद्धा से भुककर उनके द्वारा स्थापित ब्रादशों को ब्रपने जीवन में ग्रहरा करने को वे तत्पर हो गईं। उनके महान् व्यक्तित्व के समक्ष ग्रत्यन्त दीन भाव से उन्होंने पूर्ण ग्रात्म-समर्परण कर दिया, परन्तु यह समर्परा महामानव के प्रति तुच्छ का था, विराट के प्रति ग्रणु का था।

(2)

कृष्ण काव्य के आलम्बन के मधुर मानव व्यक्तित्व में उनका अति प्राकृत ग्रंश गौरा पड़ गया था। अलौकिक सत्ता के प्रति भावनाओं के आरोपरा में मानव-हृदय अपनी स्वाभाविक गित से विकास की ओर उन्मुख होता था, परन्तु राम के प्रति आस्था का आरम्भ ही उनके नारायरात्व से होता था, इसलिए नारी-हृदय में पूर्ण स्थान पाकर भी राम उनके जीवन के समभागी न बनकर एक नैसींगक महिमामय व्यक्तित्व बन गये। कृष्ण नारी के माधुर्य तथा वात्सल्य के आलम्बन बने, परन्तु राम बालक होने के पूर्व भगवान् थे, युवा होने के पूर्व ब्रह्मचारी और एक पत्नीवृत थे, वे नारी-जीवन के नैतिक सम्बल बन सकते थे, उनके आवशों की प्रेरणा उनके कर्त्तव्यों का स्मरण दिला सकती थी, पर उनके अलौकिक आलोक के समक्ष अपनी दुर्बलताएँ खोल-कर रख देने का साहस वह नहीं कर सकती थीं।

काव्य-रचना की प्रेरागा देने वाली भिनत के लिए भगवान् विषयक बौद्धिक

पृष्ठभूमि की श्रपेक्षा हृदय तस्व की प्रधानता होती है। श्रनन्य भिक्त की जिस चरमानुभूति में राम काव्य की रचना सम्भव हो सकती थी नारी-हृदय उससे श्रभिभूत तो
हो सकता था, पर उनकी साधारण प्रतिभा में रामचरित के गाम्भीयं तथा राम काव्य
के उच्च मानसिक स्तर को व्यक्त करने की क्षमता न थी। काव्य-रचना के लिए
श्रालम्बन के प्रति जिस भावात्मक सामंजस्य की श्रावश्यकता होती है, नारी-हृदय की
प्राकृतिक रागात्मकता तथा परिस्थितिजन्य संस्कारों में राम की गरिमा के प्रति वह
सामंजस्य उत्पन्न करने की क्षमता नहीं थी।

राम के रूप के इस गाम्भीर्थ के स्रतिरिक्त उनके ग्रगाध जीवन-सागर की उत्ताल तरंगों को दे तकर मध्यकालीन नारी-हृदय ग्राश्चर्यचिकत हो सकता था, निसर्ग की देवी शक्ति के प्रति स्त्रियाँ कृत्हलपूर्ण ग्राश्चर्य ग्रौर श्रद्धा की भावनाएँ बना सकती थीं, पर राम के सर्वांगपूर्ण जीवन को अपने काव्य का विषय बनाना एक तो उनकी क्षमता के परे था ख्रौर दूसरे अपनी परिसीमित भावनाओं में राम के जीवन की असीमता का सामंजस्य उनके लिए कठिन था। राम की कहानी भावनाग्रों पर कर्त्तव्य के विजय की कहानी थी, कहानी के प्रायः सभी पात्रों के जीवन का मार्ग-निर्देशन कर्त्तव्य की कृतुबनुमा द्वारा होता है। लक्ष्मरा, भरत, सीता, दशरथ और अन्य सभी पात्र जीवन के संघर्ष की विजय कर्तव्य-पालन की कसौटी पर आँकते हैं। तत्कालीन नारी-समाज कर्त्तंब्य की वेदी पर ग्रपने ग्रस्तित्व को मिटा चुका था, उनके कर्त्तब्यों में भावना की प्रेरगा नहीं थी। यज्ञ में हवन के लिए बलिदान होते हुए पशु तथा पिजरे में बंद पक्षी की भाँति उनका जीवन पुरुषों के सुख तथा मनोरंजन के लिए ही शेष था। जीवन की यह कट्ताएँ कर्त्तव्य के नाम पर उसे प्रिय थीं, उसे भावनात्रों की चाह थी, उसका मानसिक पक्ष कुंठित था जिसे रागात्मक अपार्थिव आलम्बन ही मिटा सकता था। राम की कर्तव्यशीलता उसे ब्रात्मगौरव दे सकती थी, परन्तु जीवन के वे उद्दीप्त क्षण नहीं दे सकती थी जिसमें वह ग्रपने हृदय के रिक्त ग्रंश की पूर्त्ति काच्य तथा कल्पना द्वारा कर सकें।

राम काव्यधारा के प्रतिनिधि ग्रंथ रामचिरतमानस के पात्र भावनाओं के प्रतीक नहीं ग्रादशों का प्रतिनिधित्व करते थे। राम के चिरत्र में मनुष्यत्व, दशरथ के चिरत्र में पितृत्व, कौशल्या के चिरत्र में मातृत्व तथा सीता के चिरत्र में नारीत्व के ग्रादशों की स्थापना थी। ग्रादशों की पिरपृष्टि में मानव-हृदय की पृष्ठभूमि के कारण ही तुलसीदास के ग्रादर्श उपदेश बनकर नहीं रह गये थे।

रामायगा के पात्रों के चरित्र में स्रादर्श की रक्षा के लिए संघर्ष का तादातम्य जीवन के तन्तुस्रों के साथ इस प्रकार स्वाभाविक रूप से किया गया था कि स्रादर्श उनके जीवन में स्रारोपित नहीं प्रत्युत स्वाभाविक रूप से प्रस्फुटित ज्ञात होता था। राम काट्य के गाम्भीयं का रहस्य रागात्मक वृत्तियों तथा सामाजिक ग्रीर नैतिक श्रादर्शों के इस समन्वय में निहित है। मध्यकालीन नारी की कुंठित प्रतिभा में इस गाम्भीयं के निर्वाह की क्षमता नहीं थी, रागात्मक भावों की ग्रीभव्यक्ति तो सरल थी, परन्तु ग्रादर्शों के बंधन में बाँधकर उनकी रागात्मकता का निर्वाह करना कठिन था। कृष्णा काट्य की ग्रेपेक्षा राम काट्य रचना में स्त्रियों के योग की कभी का यह भी एक कारण था। सामाजिक तथा ग्राथिक परिस्थितियों द्वारा उत्पन्न कुंठाग्रों के कारण उनके जीवन में सुख तथा संतोष का ग्राधार ग्रधकांशतः कर्त्तंच्य-पालन रह गया था। नारात्व की परिभाषा में कर्तंच्य की ग्रावश्यक ग्रनुपात से ग्रधिक मात्रा ने उनके चरित्र के भावात्मक पक्ष को गौण बना दिया था। काट्य भावाभिव्यक्ति का माध्यम है, विशेषकर ऐसी स्थित में जब जीवन कर्त्तंच्य का ही पर्याय बन गया हो कल्पना तथा कला मानसिक ग्रभाव की पूर्ति करती हैं। राम काट्य की ग्रात्मा का स्तर साधारण नारी-हृदय की क्षमता से उच्च था, ग्रतः काट्य के स्तर पर उनका एकीकरण नहीं हो सका।

रामायण के नारी पात्रों का मानसिक स्तर भी साधारण नारी से बहुत ऊँचा या। पित में ग्रंधविश्वास, पित-सेवा तथा कर्तव्य के नाम पर दमन तथा ग्रत्याचार-सहन यद्यपि उसका धर्म घोषित कर दिया गया था, ग्रौर उस धर्म को स्वर्ग-प्राप्ति के लोभ से नारी ने प्रसन्तरापूर्वक ग्रपनाया भी था, परन्तु दमन की प्रतिक्रिया कुंठा में ग्रवश्यम्भावी है। सीता का ग्रसाधारण व्यक्तित्व, नारी के समर्पण के समक्ष पुरुष के ग्रत्याचार, नारी के मानसिक बल के समक्ष पुरुष के शारीरिक बल की पराजय की घोषणा कर पृथ्वी में लय हो गया, परन्तु मध्यकालीन नारी की मुक्ति पृथ्वी-प्रवेश द्वारा भी सम्भव नहीं थी। ऐसी ग्रवस्था में उनकी ग्रसमर्थता के स्थान पर सीता की सामर्थ्य ने उनके ग्रलौकिक चरित्र का प्रभाव तो उसके ऊपर डाला, पर सीता के चरित्र में वे ग्रपने जीवन की छाया, ग्रपनी समस्याश्रों का समाधान, न प्राप्त कर सर्की।

मध्यकाल की प्रोधितपितकाएँ तथा प्रवत्स्यपितकाएँ, पित के प्रवास-काल में साथ रहने का स्वप्न भी नहीं देख सकती थीं। सीता के प्रति ग्रन्थाय कर्त्तव्य के नाम पर हुए थे, परन्तु मध्यकालीन पीड़ित नारीत्व के मूल में पुरुष की लोलुप जीवनदृष्टि थीं। सीता की भावना की कुंठा का एक समाधान था—राम का प्रेम। पर उस युग की नारी जीवन की ग्रनेक उपभोग सामग्रियों में से एक थी । इसी प्रकार कौशल्या तथा सुमित्रा के मातृत्व के उल्लास का बड़ा कारण उनके पुत्रों की कर्त्तव्यशीलता तथा मातृप्रेम था। उस युग की नारी वात्सल्य की ग्रनुभूति तो कर सकती थी, राम तथा उनके भाइयों के बाल रूप में, उसकी मातृ भावनाएँ तो नुष्ट हो सकती थीं,

परन्तु राम के पुत्र रूप की कल्पना श्रपने पुत्र में न पाकर, मातृ श्रधिकार की भावना में सदैव ही उसे श्रभाव ही का वरदान मिलता था। तुलसी की कल्पना की पुत्र-भावना तथा स्वार्थ पर श्रंकुरित श्रौर विकसित मानवता के श्रसंतुलित रूप के श्रनुसार नारी के मातृरूप में भी पुत्र की श्राधीनता की स्वीकृति में श्रन्तर था। इस प्रकार प्राचीन तथा मध्यकालीन नारी-जीवन के सामाजिक स्तर का श्रसामंजस्य भी उस युग की नारी-भावना में राम के प्रति काव्योचित भाव सामंजस्य उत्पन्न नहीं कर सका।

राम के ब्रादर्शपूर्ण जीवन का पूर्णांग ही ब्रधिकतर कवियों का वर्ण्य-विषय रहा है। राम की लीलाओं के वर्णन का ग्रभाव तो नहीं है, परन्तु उन पर लिखे हुए प्रबन्ध काव्यों की गिरभा के समक्ष ये स्फुट पद प्रायः गौरण पड़ जाते हैं। राम के चित्रत्र की विशालता की ग्रभिव्यक्ति के लिए प्रबन्धत्मक शैली ही ग्रधिक उपयुक्त थी। उनके जीवन के ब्रादर्शों का कम निर्वाह साहित्यिक तथा ऐतिहासिक दोनों ही दृष्टियों से प्रबन्ध काव्य की कमबद्ध तथा घटनाबद्ध शैली में ही ग्रधिक उपयुक्त था। काव्य शास्त्र तथा साहित्य शास्त्र के साधारण ज्ञान से ग्रनभिज्ञ मध्यकालीन नारी मात्राओं तथा वर्णों को संख्या की उपेक्षा कर संगीत के लय के अनुसार गुनगुनाकर मनमाने गीतों की रचना कर सकती थी, पर दोहे, चौपाइयाँ, सोरठा तथा छंद की रचना श्रपेक्षाकृत कठिन थी। तुलसीदास की चौपाई तथा दोहों की लय तथा संगीत उनके जीवन में समा गई थी, पर वे स्वयं उनकी रचना करने की ग्रधिक क्षमता नहीं रखती थीं।

नारी द्वारा प्रबन्ध काव्य-रचना का अपवाद प्राचीन काल की नारी की अचेतनावस्था के साहित्य से लंकर वर्तमान युग की जाग्रित तक नहीं मिलता। काव्य की रचना स्त्री ने आत्माभिव्यक्ति के लिए ही अधिक की है, अतः कहानी इत्यादि कहने के लिए उसने काव्य-रचना नहीं की। प्रबन्ध काव्य के विषय का निर्वाह, कम का तारतम्य, चरित्र-चित्रएं का निर्वाह तथा सबसे बढ़कर उसकी गंभीरता में मिले हुए राग का निर्वाह उसकी क्षमता के परे था, अतः राम की विस्तृत कहानी में काव्य का आरोपएं करने की उसने चेंद्र्या ही नहीं की। राम की जीवन-गाथा की रचना के लिए जीवन के प्रत्येक क्षेत्र का अनुभव दृष्टा तथा मनोवैज्ञानिक के दृष्टिकोएं से आवश्यक था। राम के जीवन-तत्त्व में मिले हुए अति प्राकृत गुएं, उनकी बाल कुशाग्रता, राजनीतिक प्रज्ञा, पूर्ण विकसित मानवता, पूर्ण पुरुषत्व इत्यादि का अंकन नारी की लेखनी शक्ति के परे था। राम का ही चरित्र नहीं अन्य पात्रों के चरित्र का पूर्ण निर्वाह करना भी उनकी क्षमता में नहीं था। प्रबन्ध काव्य की रचना में जिस निबन्धन-शक्ति की आवश्यकता होती है, वह उनमें नहीं थी। राम काव्य के अन्तर्गत आने वाले अनेक पात्रों के चरित्र में संघर्ष है, शारीरिक संघर्ष ही नहीं अन्तर्द्धन्द्वों का भी बाहुल्य है। मनो-

भावों के संघर्ष को मनोवैज्ञानिक तथा द्रष्टा की दृष्टि से देखने की सामर्थ्य उस युग की नारी में कहाँ थी ? जीवन के पग-पग पर संघर्ष, तद्जन्य अनुभूतियाँ, अनुभूतियों का कर्त्तब्य के साथ सामंजस्य, नारी की परिसीमायें कैसे कर सकती थीं।

चरित्र-चित्रण के श्रतिरिक्त प्रबन्ध काव्य के लिए श्रनिवार्य दूसरे तत्त्वों के निर्वाह की भी उनमें सामर्थ्य नहीं थी। जीवन के बहुमुखी चित्र, युद्ध-वर्णन, प्रकृति-वर्णन, षटऋतु, बारहमासा, छंद सम्बन्धी विशेष नियम इत्यादि ऐसी वस्तुयें थीं जो बहुधन्धी नारी के कुछ खाली क्षरणों में उनका मनोरंजन नहीं कर सकती थीं। काव्य-साधना की न तो उसमें शक्ति थी श्रौर न चाह। उसका जीवन ही एक साधना-पथ था जिसकी नीरसता में काव्य के रस की श्रावश्यकता थी काव्यगत साधना की नहीं।

राम काव्य में लोक-कल्याग्-भावना प्रधान थी, कृष्ण काव्यधारा की रागात्मक ग्रमुभूतियों में कोई घृगा तथा भत्संना का पात्र नहीं था। तुलसी की नारी-भावना की संकीर्गाता को युग प्रभाव कहकर न्यायोचित भले ही ठहरा दिया जाय, परन्तु नारी-भिस्ता के स्वर उनकी विवशता में गूँजकर रह जाते थे। बन्दी के जीवन में, उसकी पिरसीमाएँ ग्रनेक कुंठाओं को जन्म देती हैं जिनकी प्रतिक्रिया भावनाओं की विषमता तथा ग्रंथियों में होती है। नारी-जीवन तथा स्वभाव की ग्रंथियों के ग्रस्तत्व को पूर्णतया सारहीन नहीं ठहराया जा सकता यह सत्य है, पर उन ग्रंथियों का उपहास करने वाला उसकी भावना का पात्र नहीं हो सकता था। उनके प्रति संवेदना तथा सहानुभूति का तुलसी में पूर्णतया ग्रभाव है। ग्रपने दोषों की सार्वजनिक घोषणा से नारी के नेत्र विस्मय तथा विवशता से विस्फारित होकर रह सकते थे, परन्तु उनका प्रतिवाद करने का विचार भी उनके हृदय में नहीं उठ सकता था, प्रताड़ित नारीत्व तथा श्रंखलित मानवता, इस उपहास के ग्रट्टहासों से सहमकर तथा भीत होकर—

होल गंवार शूद्र पशु नारी। ये सब ताड़न के अधिकारी।। जैसी उक्तियों के द्वारा अपने जीवन का यथार्थ मूल्याँकन कर सकती थीं, फिर इन भावनाओं के साथ अपनत्व का स्थापित करना उनके लिए कैसे सम्भव था? किब द्वारा शास्वत सत्य की यह घोषएा—

नारी स्वभाव सत्य किव कहहीं। अवगुण आठ सदा उर रहहीं।। आकर्षण नहीं विकर्षण ही उत्पन्न कर सकती थी, परन्तु नारी ने अपने समस्त दोषों को सहर्ष स्वीकार किया। तुलसी की वाणी उनके लिए सरस्वती की वाणी थी, इस दैवी उक्ति में संदेह का अवसर कहाँ? देववाणी का प्रतिवाद भी पाप है यह सोचकर निसर्ग की भावनाओं में लिपटी ये कटुताएँ उसने सहर्ष अपने अस्तित्व तथा व्यक्तित्व पर आरोपित करलीं।

इस प्रकार राम काव्य के अनेक अंगों की गंभीरता, दुरूहता तथा साधना-परकता के कारण नारी-हृदय को उससे काव्य-सृजन की प्रेरणा न मिल सकी । राम काव्यधारा की कवियित्रियों की संख्या उँगिलियों पर गिनी जा सकती है। जिन स्त्रियों ने राम को आलम्बन बनाया भी है, वे उनके जीवन तथा चरित्र की महत्ता को निभा नहीं पाई हैं। राम की कथा साधारण राजा-रानी की कथा में उघर आई है, पर उन घटनाओं में सजीव बना सकने वाले प्राणों का पूर्ण अभाव है। प्रबन्धात्मकता का निर्वाह भी ठीक से नहीं हो पाया है, और कुछ लेखिकाओं ने तो मुक्तक पदों में ही राम की गाथा के गुण गान किये हैं।

कुष्रा काव्य का दार्शनिक पृष्ठभूमि भावमूलक थी, ग्रतः मानव-मन की प्रवृत्तियों का उन्नवन उसकी दार्शनिक पृष्ठभूमि का स्राधार था । रामानुजी सम्प्रदाय के साधना-मार्गमें ज्ञान, कर्मतथा भिवत का ग्रद्भुत सामंजस्य था। इस मत के ब्रनुसार जीव को भगवान् नारायरा के ब्रनुब्रह से ही इस विषम संसार से मुक्ति मिलती है। मुक्ति के लिए कर्म श्रावश्यक है, कर्म का वेद विहित श्रनुष्ठान चित्त-वृत्ति की शुद्धि करता है, ग्रतः कर्म मानवमात्र का कत्तंव्य है, कर्म के साथ ज्ञान-मीमासा भी श्रावश्यक है, ज्ञान-योग तथा कर्म-योग से जिस व्यक्ति का ग्रंत:करएा शुद्ध हो जाता है वह भिक्त-योग से भगवान् को प्राप्त करता है । भिक्त मुक्ति का प्रधान कारए। है तथा परा प्रपत्ति अर्थात् शररागाति सबसे मुख्य । शररागाति ही परम कल्यारा का मार्ग है, परन्तु शररणागित के लिए कर्मों के अनुष्ठान के विषय में मतभेद है। कुछ श्राचार्य प्रपत्ति के लिए कर्म को ग्रावश्यक नहीं मानते । मार्जार के शिशु का उदाहरए। देकर वे सिद्ध करते हैं कि बिल्ली का बच्चा नि:सहाय भाव से माँ की शरएा में ब्राता है तब बिल्ली उसे मुँह में रखकर एक स्थान से दूसरे स्थान पर पहुँचा देती है। भक्त के प्रति भगवान् की कृपा भी इसी प्रकार होती है । उनकी श्रनुग्रह-शक्ति, भक्तों की दीन दशा को देखकर अपने आप उदित हो जाती है । परन्तु दूसरे आचार्य कपि के बच्चों के दृष्टान्त से भक्तों के कर्मानुष्ठान पर जोड़ देते हैं । जो कुछ भी हो, प्रपत्ति श्चर्यात क्षरगागित प्रत्येक ग्रवस्था में ग्रभीप्सित है। प्रपत्ति से ही भगवान की प्राप्ति हो सकती है। उन्हें पाने का श्रन्य कोई मार्ग नहीं। दीन भाव से भगवान् की शररा में जाने वाले भक्त के समस्त दुःख भगवदनुग्रह से छिन्न भिन्न हो जाते हैं। कर्म का संन्यास इष्ट नहीं है। कर्म के द्वारा ही मृत्यु को दूर कर भिवत रूपापन्न ध्यान के द्वारा ब्रह्म की प्राप्ति होती है।

इस प्रकार यह स्पष्ट है कि वल्लभ, निस्वार्क, मध्वाचार्य इत्यादि के दार्शनिक सिद्धान्तों तथा साधना-पथ में साधारण मानवीय भावनात्रों का प्रपाथिव के प्रति उन्नयन था, परन्तु रामानुजाचार्य की साधना में कर्म, ज्ञान तथा भिक्त का सामजह था श्रौर कैंकर्य पद की प्राप्ति तथा उसी भावना की श्रनुभूति प्राप्त करना उनका ध्येय था। इस प्रकार इस विशिष्ट दार्शनिक धारा के श्राधार पर जिस काव्य की सृष्टि हुई उसमें भी दास्य भावना ही प्रधान थी। कृष्ण काव्य की श्रपेक्षाकृत रागात्मक भावनाएँ स्त्री-हृदय तथा जीवन के श्रधिक निकट थीं। ज्ञान, कर्म तथा भ वेत पर श्राधृत काव्य की श्रपेक्षा भावनाश्रों की शिलाधार पर निर्मित काव्य स्त्रियों की भावना के श्रधिक निकट था। श्रतः श्रधिकतर भक्त नारियाँ कृष्ण प्रेम के रस में प्लावित होगई तथा राम काव्य की बुद्धि प्रधान दार्शनिक पृष्ठभूमि की गहनता तथा गम्भीरता के कारण वे उसे न श्रपना सकीं।

मधुर श्रली—रचनाकाल की दृष्टि से राम काव्यधारा की सर्वप्रथम कवियत्री मधुर श्रली निर्धारित की जा सकती हैं। इनका जन्म सं० १६१५ वि० में हुग्रा था तथा ये ग्रोरछा-नरेश मधुकर शाह के श्राश्रय में रहती थीं। श्राश्चर्य का विषय यह है कि सामन्तीय दरवार के विलासपूर्ण तथा वंभवयुक्त वातावरण ने उन्हें श्रृंगार काव्य-रचना की प्रेरणा न देकर भिक्त की प्रेरणा कैसे दी। इनका उल्लेख श्री गौरीझंकर हिवेदी के 'बुन्देल वंभव' के प्रथम भाग के श्रतिरिक्त श्रन्य किसी स्थान पर नहीं प्राप्त होता। इनके रचे हुए दो ग्रंथों का उल्लेख मिलता है। वे ग्रंथ ये हैं—

#### १. राम चरित्र।

### २. गनेस देव लीला।

परन्तु इन दोनों ही ग्रंथों के ग्रप्राप्त होने के कारण उनके काव्य के विषय में कुछ निर्धारित करना ग्रसम्भव है। विलासपूर्ण तथा उन्मुक्त वातावरण में निर्मित इन भिक्त काव्य के ग्रंथों के विषय, प्रेरणा तथा ग्रभिव्यंजना के समाधान की चेष्टा का उत्तर एक पूर्ण प्रक्ष चिह्न बनकर रह जाता है।

प्रेम सखी:—इनका उल्लेख श्री गौरीशंकर द्विवेदी ने बुन्देलखण्ड के कियां के इतिहास 'बुन्देल बैभव' के द्वितीय खंड में किया है। इनका जन्म श्रमुमान से सं० १८०० तथा रचनाकाल सं० १८४० के लगभग माना जाता है। इनके जीवन-चरित्र के विषय में श्रावश्यक उल्लेख श्रप्राप्त हैं। लेखक का कथन है कि श्रमेक हस्तिलिखत संग्रह ग्रंथों में इनकी कविताएँ यत्र-तत्र बिखरी हुई मिलती हैं। इस उल्लेख के श्रितिरिक्त नागरी प्रचारिगी सभा की खोज रिपोर्ट में भी उनका उल्लेख मिलता है।

मैथिली की कवियत्री माधवी के समान ही प्रेम सखी को भी निश्चित रूप से स्त्री मान लेने में कठिनाई होती है। द्विवेदी जी की निश्चित धारएा है कि वे स्त्री थीं क्योंकि उन्होंने उनका उल्लेख बुन्देलखण्ड की कवियत्रियों के ग्रन्तर्गत ही किया है। नागरी प्रचारिएी सभा की खोज रिपोटों के द्वारा इस विषय में कोई मान्यता स्वीकृत नहीं की जा सकती, परन्तु श्रन्य इतिहासकारों ने, विशेषकर श्री रामचन्द्र शुक्ल ने, उन्हें निश्चित रूप से सखी सम्प्रदाय का भक्त स्वीकार किया है, स्रौर उनकी इस दृढ़ मान्यता का निवेध केवल भावुक तकों के द्वारा सम्भव नहीं।

यह निर्विवाद सत्य है कि कृष्ण के राधावल्लभ सम्प्रदाय के ब्रादशों के अनुसार रामोपासना में भी इस विशिष्ट पद्धित का समावेश हो गया था तथा सीता को सखी के रूप में उन्हों के माध्यम से राम की अनुग्रह प्राप्ति के लिए सीता-राम की युगल मूर्ति की उपासना की जाने लगी थी। राम तथा उनके चारों बन्धुओं का लीला रूप तथा सौन्दर्य ही इसमें प्रधान था। कृष्ण की कीड़ा-भूमि यमुना पुलिन तथा बज के स्थान पर इसमें राम की कीड़ा स्थली अवध का सरयू-तीर है। राम-भित शाखा में इस उपासना-पद्धित का अस्तित्व तथा प्रेम सखी नामक सखी सम्प्रदाय के भक्त के उल्लेख के होते हुए भी कई ऐसे कारण दिखाई देते हैं; जिनके आधार पर प्रेम सखी का स्त्री रूप में अस्तित्व सर्वथा अमान्य नहीं ठहराया जा सकता। रामचन्द्र शुक्ल के इतिहास का अधिकांश रूप नागरी प्रचारिणी सभा की खोज रिपोटों तथा अंशतः मौखिक परम्पराग्रों पर आधृत है; नागरी प्रचारिणी सभा की खोज रिपोटों तथा अंशतः मौखिक परम्पराग्रों पर आधृत है; नागरी प्रचारिणी सभा की खोज रिपोटों में प्रेम सखी का उल्लेख विशेष रूप से स्त्री के रूप में तो नहीं है, परन्तु उन्हें निश्चत रूप से पुरुष मानने का भी उसमें कोई प्रमाण नहीं मिलता। इसके विपरीत द्विवेदी जी ओरछा-निवासी है और प्रेम सखी का निवास स्थान भी बही है, इसलिए इस विषय में भ्रान्त का अवसर कम ही रह जाता है।

इसके अतिरिक्त प्रेम सखी द्वारा रिचत काव्य में सीताराम की युगल मूर्ति की उपासना के ही भाव नहीं मिलते; अनेक स्फुट भावनाएँ कोमल कान्त पदावली में उत्कृष्ट कल्पनाओं द्वारा व्यक्त मिलती हैं। राम के विराट रूप की गरिमा तथा महिमा का अंकन भी उतना ही मार्मिक है जितना उनके सौन्दर्य का सजीला व्यक्तीकरण। प्रकृति चित्रण की विशदता भी इस कथन के प्रमाणस्वरूप ली जा सकती है।

ग्रनन्त निसर्ग के ग्रमूर्त (Personification) के प्रति माधुर्य भाव का उन्नयन यद्यपि भारतीय चिन्तन धारा ग्रौर फलतः भारतीय साहित्य का चिरन्तन विषय रहा है। चरमानुभूति के उद्दीप्त क्षराों में व्यक्त वे भावनाएँ हिन्दी साहित्य के ग्रमर तस्व बन गई हैं। परन्तु जहाँ ग्रनुभूतियाँ उतनी गहन नहीं हैं, वहाँ पुरुषों की माधुर्य सम्बन्धी रचनाग्रों में स्त्रैराता का स्पर्श ग्रा जाता है। प्रेम सखी की रचनायें इस दोष से मुक्त हैं। उनकी रचनाग्रों में व्यक्त माधुर्य ग्रत्यन्त स्वस्थ तथा प्रकृत रूप में व्यक्त है, ग्रौर भावनाएँ कहीं भी स्त्रैरा नहीं होने पाई है।

इन सब तथ्यों को ध्यान में रखते हुए प्रेम सखी को स्पष्ट रूप से पुरुष स्वीकार कर लेना तर्कसंगत नहीं जान पड़ता, परन्तु ग्रजबेली ग्राल के समान ही इनका स्पक्तित्व भी इस दृष्टि से संविग्ध ही रह जाता है। प्रेम सखी राम काव्य की सर्वश्रेष्ठ कवियत्री हैं । इनके पदों को विषय के श्राधार पर दो भागों में विभाजित किया जा सकता है—(१) नखशिख के पद जिनमें राम के सौन्दर्य का वर्णन है और (२) स्कुट विषयों पर लिखे गये पद, सबैये तथा किवत्त । उनकी रचनाश्रों से प्रमाणित होता है कि वे कट्टर वैष्णव थीं । तथा उनके उपास्यदेव राम थे । राम के प्रति उनकी भावनाश्रों में श्रास्था तथा श्रद्धा तो है ही, निस्पृह माध्यं की सरसता भी है । उनके काव्य के कुछ उद्धरण इस बात की पुष्टि करेंगे । एक श्रोर राम के चरणों की महान् शक्ति इन शब्दों में विरात है—

कल्प लता के सिद्धिदायक कल्पतर कामधेनु कामना के पूरन करन हैं। तीन लोक चाहत कृपाकटाक्ष कमला की, कमला सदाई जाको सेवत सरन हैं।। चिन्तामिश चिन्ता के हरन हारे प्रेम सिख, तीरथ जनक बर वानिक वरन हैं। नख विधु पूषन समन सब दूषन ये, रघुवश भूषन के राजत चरन हैं।।

— राम के अलौकिक व्यक्तित्व का आभास उनके चरणों की महानता की व्याख्या द्वारा देने में कला तथा भाव दोनों ही दृष्टियों से वे पूर्ण सफल रही हैं। कल्पतरु तथा कामधेनु के समान ही जो प्रत्येक कामना की पूर्ति करते हैं, जिस लक्ष्मी की कृपा-कटाक्ष प्राप्त करने के लिए त्रिलोक की कामना रहती है, वही जिनके चरणों की सेवा करती है।

इस विश्वास तथा श्रास्था के पश्चात् राम-लक्ष्मण के सौन्दर्य तथा उनके प्रति कवियत्री की भावना-सजगता की मृदुल भावनाओं का उदाहरण लीजिये—

कौशल कुमार सुकुमार श्रित भारह ते,
श्राली घिर ग्राई तिन्हें सोभा त्रिभुवन की।
फूल कुलबाई में चुनत दोउ भाई, प्रेम,
सखी लिख ग्राई गहे लितका द्रुमन की।।
चरन जुनाई द्दग देखे बन ग्राई जिन
जीती कोमलाई ग्रौर ललाई पहुमन की।
चलत सुभाइ मेरौ हियरा डराई श्राय,
गड़ि मित जायँ पाँव पाँखुरी सुमन की।।

—कामदेव से भी अधिक सुकुमार ये कौशल कुमार मानो त्रिभुवन की शोभा समेटकर अवतरित हुए हैं, उद्यान में फ्ल चुनते हुए मैंने उन्हें वृक्षों की शाखायें पकड़े हुए देखा है। ये नेत्र उन चरगों का लावण्य देखते ही रह गये जो कोमलता तथा ग्रव्हिशामा में पद्म को भी लिज्जत करते थे। उन दोनों भाइयों की गित के साथ ही मेरा मन ग्राइंकाकुल तथा भयातुर हो गया, कहीं उनके इन कोमल पौवों में फूलों की पंखुड़ियाँ चुभ न जायें।

सुकुमार कल्पना तथा सबल श्रिभव्यंजना का यह चित्रए। तत्कालीन नारी-प्रतिभा के लिए ग्राहचर्य-सा जान पड़ता है। चित्र की सजीवता, भावना की पुण्य श्रिभव्यक्ति तथा कला की कोमलता की त्रिवेगों का यह संगम श्रुत्पम है।

राम के रूप तथा महिमा-वर्णन के अतिरिक्त स्फुट विषयों पर रचित पदों में भी काव्योचित समस्त गुएा विद्यमान हैं। पावस की तरल हरीतिमा के चित्रों की एक-एक रेखा का निरीक्षरण कीजिए, वर्णों के आयोजन तथा अनेक उपकरणों के सुक्ष्म निरीक्षरण इस चित्र में सजीव हैं—

छोटे छोटे कैसे तृए श्रंकुरित भूमि भये,
जहाँ तहाँ फैली इन्द्र वधू वसुधान में।
लहक-लहक सीरी डोलत बयार श्रौर,
बोलत मयूर माते सघन लतान में।।
धुरवा पुकारें पिक, दादुर पुकारें बक,
बांधि कै कतारें उड़ें कारे बदरान में।
श्रंस भुज डारे खरे सरजू किनारे प्रेम,
सखी वारि डारे देखि पावस वितान में।।

—घरणी पर छोटे-छोटे तृण श्रंकुरित हो गये हैं। वसुधा पर यत्र-तत्र वीर बहुटियाँ फिर रही हैं, सौरभमयी शीतल बयार मन्द-मन्द वह रही है तथा सधन लताओं के भुरमुट में मदमाते मयूर बोल रहे हैं, कोकिल, दादुर, भिल्ली के स्वर गुंजरित हो रहे हैं तथा वादलों के बीच वक पंक्तियाँ विहार कर रही हैं। ऐसे पावस के वितान की छाया में, सरयू तट पर खड़े परस्पर कंधों पर हाथ रखे राम-लक्ष्मण की शोभा पर में बिलहारी हूँ।

पावस द्वारा उल्लंसित प्रकृति के इस वातावरण निर्माण में श्रेम सखी की चित्रां कन की क्षमता का पूर्ण ग्राभास मिल जाता है। नारी द्वारा निर्मित प्राकृतिक बातावरण के श्रेष्ठ चित्रों में इसकी गणना की जा सकती है।

उनके काव्य में श्रद्धा तथा श्रनुराग का सुन्दर समन्वय है। श्रपाथिय राम के श्रित उनकी भावनाओं में लौकिक तथा श्रलौकिक का सिम्मिश्रण है, परन्तु लौकिक भावना के चित्रण में भी स्नेह का पुण्य श्राकर्षण है, श्रस्यत स्थूल भावना का स्पर्श-सात्र भी नहीं है। राम के श्रित माधुर्य में श्रनुराग की स्निग्धता है काम की मादकता नहीं, राम के रूप तथा कार्य-कलापों के प्रति एक विशेष धनुरागयुक्त धास्था है, जो मुग्ध तन्मयता बनकर काव्य में व्यक्त हुई है।

प्रभिन्यंजना के साद्य्यमूलक ग्रनेक ग्रलंकारों के प्रयोग का कौंशल भी प्रशंसनीय है। " चरणों के लावण्य पर पद्मों के मृदुल सौन्दर्य का लिजत होना, पुष्पों की पंखुड़ियों का उनके लिए शूल बनना, इत्यादि भावक करूपनायें उनकी प्रतिभा का ग्राभास देती हैं। राम के प्रति भावना के व्यक्तीकरण में ही उनकी कला की सफलता है। एक ग्रोर काव्य का ग्रन्तरंग उनकी भावक करूपनाग्रों तथा सजीले भाविचत्रों में हिनग्ध माधुर्य का प्रतीक बन गया है, तो दूसरी ग्रोर शब्द-चयन तथा सानुप्रासिक प्रयोगों द्वारा, वे काव्य के बाह्य रूप को भी ग्राक्षक एवं सुन्दर बनाने के लिए सचेष्टर रही हैं। उनकी भाषा शुद्ध साहित्यिक ब्रजभाषा है। संस्कृत के तत्सम शब्दों के शुद्ध प्रयोगों से यह प्रभाणित होता है कि संस्कृत का उन्हें यथेष्ट ज्ञान था। ब्रजभाषा के ग्रन्तगंत प्रविष्ट ग्रनेक प्रादेशिक बोलियों के शब्दों का पूर्ण ग्रभाव तो है ही, संस्कृत शब्दों के तद्भव रूप भी उसमें नहीं मिलते। विषय के माधुर्य के ग्रनुरूप ही भाषा भी मधुर, प्रवाहनयी तथा परिष्कृत है। संस्कृत शब्दावलियों की दुरूहता का निवारण कर, कोमल शब्दों में ग्रपनी मधुर भावनाग्रों को सूत्रबद्ध कर प्रेम सखी ने जिस काव्य की रचना की है वह भाव-सौरठव तथा कला दोनों ही दृष्टि से महत्वपूर्ण है।

छंद दोष भी उनकी रचनाग्रों में नहीं है, उनके द्वारा रचित केवल कविस छंद ही प्राप्त हो सकते हैं, परन्तु इतिहासकार के उल्लेख के श्रनुसार उन्होंने सबैये, दोहे ग्रादि भी लिखे थे, मना्र किवत के उदाहरण पूर्णतः दोष-रहित हैं। उसमें एक लय तथा प्रवाह है, जो छंद के कलापूर्ण श्रायोजन तथा सुन्दर शब्द-चयन के द्वारा ही सम्भव हो सका है।

भावुक कल्पनाश्रों तथा श्रनुरक्त भावनाश्रों की सजीव, वित्रोपम शैली में कलात्मक श्रभिव्यंजना, प्रेम सखी के काव्य के वे गुएा हैं जो नारी द्वारा सर्जित राम काव्य की नीरव निर्जनता में एक सरस मुस्कान विखेर देते हैं।

प्रनाप कुँ वर्र वार्ट — प्रताप कुँवरि का जन्म देवरिया रावलीत वंश में हुआ था। उनके पिता गोयन्ददास जी रावलीत जीधपुर के जाखरा परगना के निवासी थे। प्रताप कुँवरि का विवाह मारवाड़ के महाराजा मानींसह जी के साथ हुआ था। सामन्तीय प्रथा के अनुसार तथा पुरुष की अतियन्त्रित तथा असंयत कामेच्छा के काररा बहु विवाह एक साधाररा प्रथा बन गई थी, प्रताप कुँवरि के पित भी महान् रिसक थे, एक वृहद कोष के स्वामी होने के काररा उनमें मानव-हृदय तथा शरीर के क्य कर लेने की क्षमता थी, शक्त के बल पर समस्त संसार का सौन्दर्य उनके

चरणों में लोट सकता था। उस युग में रानियों की संख्या प्रतिष्ठा की कसौटी थी, श्रीर मानिसह उस कसौटी पर सर्वश्रेष्ठ उतरे थे। उन्होंने तेरह बार श्रवने प्रणय की वैधानिक गाथा श्रारम्भ की, श्रवंध की संख्या तो श्रज्ञात है ही। इन तेरह रानियों में से पाँच भाटी कुल की थीं, भाटी स्त्रियाँ श्रपने सौन्दर्य तथा स्वास्थ्य के लिए प्रसिद्ध थीं, इसी श्राकषंण ने साधारण भाटी वंश की पाँच कन्याश्रों के मस्तक पर एक ही सुहाग-रेखा खींच वी। प्रताप कुँवरि मानिसह जी की तीसरी भाटी रानी थीं।

बाल्यकाल से ही प्रताप कुँविर एक होनहार बालिका थी। कन्या के रूप, सौन्दर्य और गुर्गों के कारण वात्सल्यमय पिता उनका विवाह किसी बड़े वंश में करने का उद्योग कर रहे थे, इन्हीं दिनों परम् भक्त पूर्णदास जी जाखरा में वास करने के लिए आये। उनके परामर्श से गोविन्ददास जी ने उनकी शिक्षा का समुचित प्रवन्थ कर दिया। प्रताप कुँविर जी भी सत्संग तथा भिन्त काब्य के अध्ययन के कारण भिन्त भाव से स्रोत-प्रोत रहने लगीं। उन्होंने महन्त पूर्णदास जी से दीक्षा लेकर भिन्त का पाठ सीखा, और इस सम्बन्ध का जन्मभर निर्वाह किया।

मानिसह जी के विवाह के पश्चात् उनके जीवन में मुख तथा सन्तोष रहा, परन्तु मानिसह जी की श्रकाल मृत्यु सं० १६०० में हो गई, उनके बालपन के संस्कार वैधव्य की निराशा में फिर से जागृत हो गये, श्रौर वे पूर्ण रूप से भगवद्-भजन तथा दान-पुण्य इत्यादि मुकर्मों में प्रयूत्त हो गई, मानिसह जंसे रिसक राजा की विधवा पत्नी ने सहस्रों रूपये परमार्थ में व्यय कर दिये। श्रनेक मन्दिरों की स्थापना कराई, पूर्णदास जी के श्रितिरिक्त श्रपने गुसाई दामोदरदास जी के प्रति भी इनके हृदय में बड़ा स्नेह था, जोधपुर में उनके नाम से बना हुआ रामद्वारा उनके पुनीत स्नेह की कहानी कहता रहेगा।

पूर्णदास जी के सत्संग तथा दामोदरदास जी की सत्प्रेरणा से उन्होंने प्रनेक ग्रंथों की रचना की जिनका उल्लेख ग्रारम्भ में किया जा चुका है। इनके द्वारा रचे हुए ग्रंथों की संख्या १५ है जिनमें से ग्रधिक राम चरित्र को लेकर ही लिखे गये हैं। ये ग्रंथ हैं—

रामचन्द्र महिमा, रामगुएा सागर, रघुवर स्नेह लीला, राम सुजस पचीसी, राम प्रेम सुखसागर पत्रिका, रघुनाय जी के कवित्त, भजन पद हरजस, प्रताप विनय, श्री रामचन्द विनय, हरिजस गायन।

पूर्णदास जी रामानुजी सम्प्रदाय के वैष्णव थे। ग्रतः प्रताप कुँवरि पर भी राम के रूप का प्रभाव पड़ना ही स्वाभाविक था, परन्तु राम के रूप के गाम्भीयं, उनके निष्ठावान् चरित्र तथा उनके जीवन के ग्रादशों का निर्वाह उनके काव्य में नहीं हो पाया है। उनके मुखी बाल्यकाल तथा विवाहित जीवन का श्राभास उनकी रचनाओं में मिलता है। श्रपने पितृकुल का वर्णन करते हुए माता-पिता के वात्सल्य के चित्रों में पुत्रों की श्रपेक्षा उनके प्रति श्रधिक ममता मिलती है—

मात पिता नित मोहि लड़ावहि। हम कूँ देख परम सुख पावहि।। या पुत्री श्रिति प्रारा पियारी। इनके वर श्रव करो विचारी।। यौवनावस्था में मानसिंह जैसा धनी-मानी पित पाकर वे श्रपना जीवन सार्थक मानती हैं, पित के प्रति भावना को कर्तव्य तथा धर्म के सूत्र में बाँधकर उन्हें हुदय में स्थापित करती हैं—

पित समान नींह दूजा देवा । तार्ते पित की कीर्ज सेवा ।।

पित परमातम एक समाना । गार्वे सब ही वेद पुराना ।।

धर्म ग्रनेक कहे जग माहीं । तिय के पितवत सम कछु नाहीं ।।

ताते में पित सम समकाई । पित सुमूर्ति हिरदै पधराई ।।

पित के निधन ने उनके जीवन के उल्लास की नींव हिला दी, परन्तु राज्य के उत्तराधिकारी श्री तहतींसह की सहुदयता तथा सुव्यवहार से उन्होंने ग्रपने दुःख की बात भुला दी—

पित वियोग दुःख भयो श्रपारा । हुग्रा सकल सूना संसारा ।। कछुन सुहाय नैन बहे नीरा । पित बिन कौन बेंधावे घीरा ।। यह दुःख करत भये दिरा केते । जानत जगत भूठ सुख जेते ।। देख देख सुत श्राज्ञाकारी । कछु इक दुःख की बात बिसारी ।।

रामचिरत्र की महानता का वर्णन उनके काव्य का विषय तो है, परन्तु राम के महामानव रूप में जीवन के तत्वों के ग्राधार पर कर्तव्य तथा भावना का संघर्ष नहीं है। राम का व्यक्तित्व ग्रिति प्राकृत है। उनके लोक में ग्रब्टिसिद्धियों तथा नविधियों का वास है, शिव, कुबेर, बह्मा उनकी सेवा में रत रहते हैं, प्रकृति के विशाल उपकरण उनके ग्रतुचर हैं तथा उनकी भिन्त के प्रतीक हैं। निसर्ग के वैभव का एक प्रभावशाली चित्र ग्रंकित करने में वह पूर्ण सफल रही हैं, परन्तु उस चित्र में चित्रकार की कल्पना नहीं, कला की सूक्मता तथा सरसता नहीं केवल कथाकार की विवरणात्मकता है।

मिंगा जटित खंभ सुन्दर कपाट । देहली रची विद्रुम सुधार ॥
भीतिन पर माग्णिक लगे लाल । चिल्लाय मनोकन वेलि जाल ॥
चहुँ दिशा विराजति विविध बाग । ता माहि कल्पतरु रहे लाग ॥
इन विवरगात्मक उल्लेखों में कहीं-कहीं कल्पना का पुट भी है—

जहुँ पंथ बुहारत पवन चाल । जल भरत इन्द्र ले मेघ माल ॥

दीवा सिंस सूरज सुभग दोय। जमराज जहाँ कुटवाल जोय।।
राम के रूप में मानव-हृदय की कमनीयता से श्रधिक उनके ब्रह्मरूप का प्रतिपादन
है, दह्म की उसी निसर्ग भावना में हिन्दू धर्म के महान् निष्ठ व्यक्ति के चरित्र का
भी ब्रारोपरा है, पूर्ण पुरुष दह्म तथा महापुरुष राम के रूप का यह उल्लेख इस उक्ति
की पुष्टि करेगा—

ऊँचो सिंहासन श्रित श्रनूप। ता बीच विराजत ब्रह्म रूप।। घट घट प्रति व्यापक एक गोत। पट तंतु जयामिलि श्रोतप्रोत।। इक श्रादि पुरुष श्रएधड़ श्रलेख। नींह लहत पार सारदा शेष।। श्राधार सरव रह निराधार। नींह श्रादि श्रंत कींह श्रारपार।। पर तीन श्रवस्था गुएगातीत। घर सगुएग रूप निज भिन्त प्रीत।। गौ विप्र साधु पालक कृपालु। देवाधिदेव दाता दयाल।।

उनकी भिक्त में न तो कृष्ण-भक्तों का चरम ग्रनुराग है ग्रौर न राम-भक्तों की ग्रनन्यता। भावनाग्रों में प्राणों का स्पर्श भी नहीं है। उनके काव्य का रूप, गम्भीरता का नाट्य करने वाले नौसिखिये ग्रभिनेता का-सा ज्ञात होता है। भिक्त तथा विश्वास का बाह्य रूप जितना प्रधान है ग्राभ्यंतर उसका शतांश भी नहीं। ऐसा ज्ञात होता है कि सत्संग तथा साधु-साहचर्य से भिक्त की दार्शनिक पृष्ठभूमि की रूपरेखा का उन्हें पर्याप्त ज्ञान हो गया था। रमाकान्त, करुणानिकेत राम को उन्होंने कायानगरी से एक पत्र लिखा है। ग्रह्म ग्रपने कौतुक के लिए जड़ जगत् तथा जीव जगत् की सृष्टि करता है। जीवातमाय उसी ब्रह्म का ग्रंश हैं, जिन्होंने पंचतत्त्व के भौतिक शरीर में प्रवेश कर नया रूप धारण कर लिया है। इस सिद्धान्त को उन्होंने भी व्यक्त किया है, परन्तु इस ग्राभव्यंजना के मूल में ग्रनुभूति की बिह्मलता, ग्रणु के विराट में लय की ग्रानुरता नहीं ग्रपितु सिद्धान्त का प्रतिपादनमात्र है। ब्रह्म से वियुक्त जीवातमा का ग्रनुभूतिमूलक सिद्धान्त उनके सीधे-सावे शब्दों में एक साधारण उक्तिमात्र बनकर रह गया है—

कायापुर म तौ हुक्म पाय । मैं बास कियो प्रभु यहाँ स्राय ।।

मानवीय भावनात्रों की श्रभिन्यक्ति, दण्डवत्, प्राग्ताम, पूजा, श्रचंना इत्यादि में ही मिलती है। मन्दिर-निर्माग्, मन्दिर की शोभा, पूजा की श्रनेक विधियों, सावन का भूला, एकादशीवत, कथा-कीर्तन, श्रन्तकूट इत्यादि उपासना के बाह्य रूप ही उनके काव्य के विषय हैं जिनमें काव्य-तत्त्व ढूँढ़ने का प्रयास भी उपहासप्रद है। उनकी दृष्टि तो—

सीरो लाडू पुरी पकोरी। घेबर फेसर पाक कचौरी।

पेड़ा दहीबग्ने श्ररु पूचा। नुखती सेव जलेबी सवा।।
—पर ही श्रटककर रह गई है।

राम तथा राम-भिन्त के ग्रितिरिक्त संसार की नश्वरता, लौकिक भावनाग्रों की ग्रिसारता, विकारी भावनाग्रों के विषम प्रभाव इत्यादि भी उनके काव्य के विषय हैं। इन सबके तिरोहण तथा राम-भिन्त के ग्रवरोहण की तुलना उन्होंने सफलतापूर्वक व्यक्त की है। उदाहरण के लिए—

श्रास तो काहू की नहीं मिटी जग में भये रावए से बड़ जोधा। सावंत सूर सुयोधन से बल से नल से रत बादि विरोधा।। केते भये नींह जाय बखानत, जूक मुखे सह ही करि क्रोधा। श्रास मिटे परताप कहे हरि नाम जपेरु विचारत बोधा।।

राम-भिवत के श्रांतिरिक्त ज्ञान की विवेचन। भी उन्होंने कई ग्रंथों में की है, जिनमें से मुख्य ज्ञानसागर तथा ज्ञान प्रकाश हैं। ज्ञानात्मक विवेचनायें श्रधिकांशतः पदशैली में हैं। संत किवयों की मुक्तक परम्परा का उन्होंने पालन किया है। श्रनेक संत किवयों ने मानव-जीवन में श्राध्यात्मिकता के श्रारोपए। के लिए होली के सरस रूपक का श्रवलम्ब लिया है। ज्ञान सम्बन्धी पदों की संख्या राम-भिक्त की रचनाश्रों से कम है, इसलिए प्रताप कुँबिर को संत कवियित्रियों के श्रन्तर्गत नहीं रखा है, परन्तु श्रभिव्यक्ति तथा काव्य तत्त्व दोनों दृष्टि से उनके ज्ञान सम्बन्धी पद श्रधिक सफल हैं।

योग तथा ज्ञान के सिद्धान्तों से वे पूर्ण परिचित थीं। नाड़ियों की साधना, सुरत योग, इन्द्रिय नियन्त्रए के पश्चात् अलौकिक संगीत तथा ज्योति-दर्शन इन सबका उल्लेख उनकी रचनाश्रों में है। योग तथा प्रेम की होली उनकी मौलिक उद्भावना नहीं है, पर उन्होंने इस रूपक का निर्वाह काफ़ी श्रच्छी तरह किया है—

होरी खेलन की सत भारी।

नर तन पाय अरे भिज हिर को मास एक दिन चारी।

अरे अब चेत अनारी।।

ज्ञान गुलाल अबीर प्रेम करि, प्रीत तागी पिचकारी।
लास उलास राम रंग भर भर सुरत सरी री नारी।।

खेल इन संग रचा री · · · ·

काचो रंग जगत को छाँड़ो साँचो रंग लगाश्रो। बारह मुल कवों मन जाश्रो काया नगर बसाश्रो॥

राम काव्य रचित्री के रूप में प्रताप कुँविर का स्थान साधारण किवयों से नीचे ही ग्रायेगा। इनकी रचनाग्रों की संख्या यद्यपि १५ है, परन्तु इन रचनाग्रों का साहित्यक मूल्य ग्रधिक नहीं है। साधारण भाव, साधारण वर्णन-शंली तथा साधारण प्रतिभा ही उनके काव्य में दृष्टिगत होती है। राम काव्य के परम्परागत छंद, दोहा ग्रौर चौपाइयों को तो उन्होंने ग्रहण ही किया है, साथ-साथ राम काव्य की प्रचलित भाषा ग्रवधी को भी उन्होंने ग्रपनाया है। उर्दू तथा फ़ारसी के शब्दों का पुट भी इनकी भाषा में मिलता है। संस्कृत के तत्समों को ग्रपेक्षा तद्भवों की संख्या भी ग्रिषक है। भावपक्ष तो उनके काव्य का निर्वल है ही कलापक्ष में भी सौन्दर्य की चेष्टा नहीं है। राम की गरिमा, उनके चित्र की गम्भीरता तथा उनके जीवन की गम्भीर कथा प्रताप कुँविर जी की लेखनीबद्ध होकर एक साधारण कहानीमात्र रह गई है। राम के चित्रांकन की ग्रपेक्षा ज्ञानयोग सम्बन्धी पदों में भाव ग्रधिक स्पष्ट रूप से व्यक्त हैं।

ऐसा ज्ञात होता है कि राम-भिक्त की दार्शनिक पृष्ठभूमि में साधना तथा भावना का जो सामंजस्य था उसे वे पूर्णरूप से ग्रात्मसात् नहीं कर पाई थीं, ग्रौर राम की साधारण ऐतिहासिक कथा में ग्राध्यात्मिक तत्त्व के ग्रारोपण के लिए उन्हें भावना से रहित ज्ञानमूलक साधना का ही ग्राश्रय लेना पड़ा।

तुल इराय—प्रताप कुँविर की सपत्नी, राजा मानसिंह की रिक्षता रानी तुल छराय ने तीजा भटियाणी प्रताप कुँविर के सत्संग से काव्य-रचना का प्रभ्यास किया था। इनकी रचना श्रों में राम काव्य के प्रबन्धात्मक तत्त्व के स्पर्श का प्रयास भी नहीं हैं, राम के गुणों के गीत उन्होंने पद शैली में ही गाये हैं। विषय, भाव, शैली सभी वृष्टि से उनके पदों में कृष्ण काव्य की विशेषता एँ मिलती हैं, राम का रिसक व्यक्तित्व, सिखयों के साथ होली, पीताम्बर-पट तथा नूपुर से भंकृत चरण, कृष्ण के लीला रूप के श्रिषक निकट हैं, परन्तु राम-नाम के प्रयोग श्रौर वातावरण की विभिन्नता के प्रति सतत जागरूकता के कारण राम कृष्ण रूप नहीं बन गये हैं। चार बंघुओं की जोड़ी, धनुष-धारण इत्यादि के वर्णन राम के व्यक्तित्व का स्वतन्त्र श्राभास बेते हैं, परन्तु रामभक्तों की श्रनन्यता का इनके काव्य में प्रयास भी नहीं है।

प्रताप कुँवरि ने अनन्य भावना से रंजित होने का प्रयोग किया है, परन्तु पूर्णतया असफल रही हैं। तुलछराय ने उस श्रोर ध्यान भी नहीं दिया, उनके राम कीट, मुकुट तथा धनुर्धारी हैं, सिखयों के साथ होली तथा फाग खेलकर उन्हें प्रमुदित करने वाले हैं। इस लीलामय रूप का वे केवल विनीत भाव से दर्शन नहीं करतीं, स्वयं इनकी लीलाग्रों का ग्रानन्द उठाने को उत्कंठित हैं—
स्ताराम जी से खेलूँ में होरी। भर लूँ गुलाल की भोरी।।
सजकर ग्राई जनक किशोरी। चहुँ बंघुन की जोरी।।
मीठे बोल सियावर बोलत। सब सिखयन की तोरी।।
हैंसे हर सूँ कर जोरी।।

राम के इसी रूप पर तन-मन-घन अपित करने में उन्हें ग्रपने जीवन की सार्थकता विखाई देती है। उनके गीतों में राम का लीला रूप प्रताप कुँवरि जी के राम से मिलता-जुनता है। उदाहरण के लिए—

सियावर श्याम लगे मीय प्यारे हैं।
श्रीट मृकुट मकराकृत कुंडल भाल तिलक सुखकारों है।
मृख की शोभा कहा कहूँ उनकी, कोटि चंद उज्यारों है।।
गल बिच कंठी है रतनारी, बनमाला उर धारी है।
केसरियो जामो जरकस को, दुपटो लाल लप्पारी है।।
पीताम्बर पट कटि पर सोहे, पायन फंभर न्यारी है।
तलछराय कहे मो हिरदय बिच, श्राय बसो धनुधारी है।।

प्रेमसखी की भाँति तुलछराय की रचनाग्रों में भी राम के प्रति माधुर्य भावनाश्रों का उन्नयन मिलता है। परन्तु उनके काव्य की इस विशेषता का कारण केवल व्यक्तिगत रुचि हो प्रतीत होती है, उसके पीछे सखी सम्प्रदाय के संस्कार चाहे रहे हों, परन्तु मूल प्रेरणा उनकी स्त्रीसुलभ माधुर्यप्रिय प्रवृत्ति ही जान पड़ती है।

तुलछराय के काव्य में भाव-सौष्ठव तथा कला का स्रभाव तो स्रवश्य है, पर ये रचनायें साधारएा तुकविन्ययों से ऊँची हैं, राम के परम्परागत वेशभूषा का वर्णन सथा धनुर्धारी राम तथा उनके भ्राताओं का रूप पिष्ट-पेष्टित होते हुए भी सजीव है तथा उसमें एक साधारएा नारी की अपिरमाजित परन्तु स्वाभाविक स्रनुभूतियों के वर्शन होते हैं।

उनकी भाषा राजस्थानी तथा सरल संस्कृतिमिश्रित ब्रजभाषा है। ब्रालंकार, छंदों के ब्रायोजन से रहित इनके पदों में भावपक्ष पूर्णतः ज्ञून्य नहीं है, राम के लीलामय रूप के प्रति श्रपने हृदय के विद्यास तथा अनुराग को व्यक्त करने में वह सफल रही हैं। राम काव्यधारा में प्रताप कुँविर के ग्रंथों की संख्या तथा परिमाजित काव्य के समक्ष तुलछराय के दो-चार साधारए पदों का अधिक मूल्यांकन नहीं किया जा सकता।

बीहड़ मार्ग पर चलने वाले पथिक के ग्रसकल प्रयास की भौति राम काव्य की पहनता में इव कविविवयों की भावनाओं की मुस्काम पूर्णतया भन्य दिखाई केली ह। इस घारा के विवयों की महानता के समक्ष इन कवियित्रियों का प्रयास पासंग भर भी नहीं ठहरता, पर तुला की इस विषम स्थिति का उत्तरदायित्व राम काव्य की उन अनेक विशिष्टताओं पर है जिनसे नारी का भावगत सामंजस्य कठिन तथा असम्भव था।

#### सातवाँ ग्रध्याय

# शृंगार काव्य की लेखिकाएँ

हिन्दी साहित्य के जिस युग को रीतिकाल ग्रथवा शृंगार काव्य काल का नाम दिया गया है, उस युग में मुगल वैभव चरम उत्कर्ष पर पहुँचकर पतन की ग्रोर उन्मुख होकर कमशः विनाश के ग्रन्तिम सोपान पर पहुँच गया था। मुगलकालीन वैभव में विलास की पराकाट्ठा स्वाभाविक थी। जहाँगीर तथा शाहजहाँ के वैभवपूर्ण तथा ऐश्वर्यशाली शासनकाल में कला का उत्कर्ष भी चरम विन्दु पर पहुँच गया था, परन्तु उसके पश्चात् ही भारतीय इतिहास में मुगल वैभव तथा शासन के पैर उखड़ने लगे। ग्रनेक राजनीतिक पराजयों, जनता के विद्रोहों तथा धार्मिक संकीर्णताग्रों से उत्पन्न विषमताग्रों तथा जहाँगीर की विलास प्रयता ग्रौर शाहजहाँ की विभवप्रियता के कारण मुगल साम्राज्य भी हासोन्मुख हो चला था।

मुग़ल राजनीति के उत्थान तथापतन के साथ ही भारत की सामाजिक व्यवस्था की उन्नित तथा ग्रवनित का इतिहास बना था। शाहजहाँ का राज्यकाल वैभव तथा ऐश्वर्य का युग था। ध्रनेक विदेशी यात्रियों ने मुग्नल दरबार के वैभव की मुक्तकण्ठ से प्रशंसा की है। बादशाह स्वयं वैभव श्रौर विलास की मृति था। रत्नों, जवाहिरातों, स्वर्णखचित वस्त्रों तथा मूल्यवान इत्रों से उसकी देह सुवासित रहती थी। मुग्नल श्चन्तःपुर के वैभव के समक्ष इन्द्रपुरी का वैभव फीका पड़ जाता था। बेग़में नख से शिख तक रत्न-ग्राभृषर्गो तथा जवाहिरातों से लदी रहती थीं। बादशाह के ग्रतिरिक्त राजकर्मचारियों, ग्रमीरों तथा सरवारों का जीवन बहुत ऐश्वर्यपुर्ण था। छोटे-छोटे नरेश भी विलास में किसी भांति कम नहीं थे । विलास के विविध उपकरएा उनके महलों में भी पर्याप्त मात्रा में जुड़े रहते थे। बैभव की पराकाष्ठा की परिराति मुगल राज्य के ग्रवनित काल में वास्तविकता के स्थान पर प्रदर्शनमात्र रह गई। मुग़लकालीन वैभव में विलास की पराकाष्ठा स्वाभाविक थी, क्योंकि वैभव श्रीर विलास का श्रन्योन्याश्रित सम्बन्ध है । वैभव के युग की नारी प्राय: उपभोग की सामग्री बनकर ही रह जाती है। जीवन के जिस स्वस्थ वातावरए। में नारी का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व मान्य रहता है, वह हिन्दू धर्म के एकपक्षीय विधानों के द्वारा तो नष्ट हो हो रहा था, रीति युग के राजनीतिक तथा ब्रायिक पराभव ने उसको ब्रौर भी पुष्ट कर दिया।

रीतिकाव्य की भूमिका में ब्रालीचक डा० नगेन्द्रजी ने रीतिकाल के जीवन-दर्शन का

विवेचन तथा विश्लेषएा जिन शब्दों में किया है, वे बहुत महत्त्वपूर्ण हैं। "रीतिकाल में एक बेंधा हुन्ना रुग्एा जीवन शेष था, जिसमें श्रव सामन्तवाद की ही श्रहंता छाया शेष हो चुकी थी, काम ग्रौर श्रवं पर ग्राधित केवल स्यूल भोग बुद्धि ही बच रही थी। इसलिए रीति कवियों का दृष्टिकोएा बद्ध ग्रौर संकुचित है। इस संकुचित युग की नारी उपभोग की सामग्रीमात्र बनकर रह गई है।"

श्रनेक विदेशी यात्रियों द्वारा दिये गये वर्णनों के स्राधार पर उस युग की नारी की कल्पना बहुत सरल हो जाती है। रत्न जवाहिरात तथा भूमि की भाँति ही नारी भी पुरुष के उपभोग की सामग्रोमात्र थी । बर्नियर द्वारा दिये गये उल्लेख द्वारा इस कथन की पूर्ण पुष्टि हो जायगी- "राजमहलों में भिन्न-भिन्न वर्णौं तथा जातियों की सहस्रों स्त्रियां रहती थीं जिनके कर्म तथा कर्त्तव्य विविध प्रकार के होते थे। इनमें ग्रनेक बादशाहों की सेवा तथा बहुत-सी शाहजादियों की शिक्षा श्रादि के लिए नियुक्त रहती थीं। शिक्षा प्रायः आशिकाना गजलों और फ़ारस की प्रेम-कहातियों ब्रादि की होती थी। इनमें से बूढ़ी स्त्रियों से जासूसी का काम लिया जाता था। ये कुटनियाँ स्थान-स्थान से सुन्दरी स्त्रियों को धोखे, फ़रेब श्रौर लालच से महल में ले ब्राती थीं। इसके ब्रितिरिक्त श्रुंगारिकता का नग्न नृत्य भी होता था। वासना ग्रौर लालसा सैनिक शिविरों में वेश्याग्रों की सेना के रूप में व्यक्त होती थी। नारी संगिनी, सहचरी श्रौर श्रद्धांगिनी नहीं केवल प्रमदा श्रौर कामिनी थी। जनता की निर्वाध इन्द्रिय-लिप्सा ही इसका मूल कारएा थी । सामाजिक जीवन में स्त्री के पत्नी रूप का महत्त्व पूर्णतया लप्त हो गया था, रक्षितास्रों स्रौर वेश्यास्रों के इंगित पर नाचने वाले शासक श्रपने गौरव तथा मर्यादा को मिट्टी में मिला रहे थे। उद्दण्डता राजपुत्रों तथा सामन्तीय परिवारों के युवकों के चरित्र का एक प्रधान ग्रंग बन गई थी, इस प्रकार नैतिकता का घोर पतन हो रहा था।"

नैतिक श्रादशों की इस क्षीएता के कारए नारी के प्रति दृष्टिकोए में श्रस्वस्थता के लक्षए स्वाभाविक थे। भारतीय इतिहास के इस श्रधःपतन के युग में, हिन्दुश्रों का जीवन पराभव के कारए बहुत जर्जर होगया था। रीतिकाल में, भिक्त-काल का श्राध्यात्मिक सम्बल भी शेष नहीं रह गया था, श्रतः जीवन में रस की सृष्टि करने का एकमात्र साधन नारी ही रह गई थी। नारी की प्रेरएा यद्यपि पृष्य के जीवन में अनाविकाल से रही है, परन्तु जीवन में स्वस्थ बाह्य ग्रभिव्यक्ति तथा श्रांतरिक श्रभिव्यक्ति के विभिन्न साधनों की प्राप्ति के कारएा यह प्रेरएा। केवल लोलुपतामात्र नहीं थी। रीतिकाल में नारी के प्रति दृष्टिकोए का पूर्ण श्राभास देने के लिए बनियर द्वारा उद्धृत उल्लेख पर्यात्र है। उस युग में नैतिक श्रादशों की श्रंखला श्रीयल श्रीर ढीली पड़ गई थी, जिसके कारए। काव्य के क्षेत्र में कृष्टण भिन्त में

पल्लवित माधुर्य भावना लौकिक शृंगार के स्थूलतम रूप में परिस्पित हो गई।

इस युग में नैतिक ब्रादर्श ऊँचे न थे, ग्रतः वासनापूर्ण वातावरए। का विकास स्वाभाविक था। इस स्वच्छन्द वातावरए। में काम की प्रवृत्ति ही प्रधान थी, ब्रतः उस युग के काव्य में उच्च सामाजिक कल्याए। का श्रीभव्यक्तियों का ग्रभाव है। उस युग की निर्वाध वासना में एकनिष्ठ प्रेम का ग्रभाव ग्रीर स्थूल चेष्टाओं से युक्त रसिकता ही प्रधान है। रीतिकाल के कवियों में प्रेम कम था रसिकता ग्रधिक। इसके श्रितिरक्त उनका रसिक वृष्टिकोए। भी ग्रन्तरंग नहीं बहिरंग था। मानसिक तथा ग्रात्मिक प्रेम की सूक्ष्मता तक उनकी पहुँच नहीं थी। उनकी रसिकता केवल बाह्य शारीरिक सौन्दर्य से टकराकर ही लौट ग्राती थी। प्रेम श्रीर रसिकता की इस भावना के प्राचुर्य काल में नारी के प्रति भोग्य पदार्थ के ग्रातिरक्त ग्रन्य वृष्टिकोए। की मान्यता हो भी कैसे सकती थी?

रीतिकालीन काव्य जनता का नहीं राजाश्रों तथा सामन्तों का था, रीतिकालीन किविता राजाश्रों की सभा तथा नवावों के दरवारों में पल्लवित तथा विकसित हुई थी, श्रतः सामन्तों के दृष्टिकोए। से ही राजकवियों ने स्त्री को देखा था, जिसके श्रनुसार स्त्री केवल जीवन का उपकरएामात्र थी, समाज की स्वतन्त्र इकाई के रूप में उसके श्रस्तित्व की मान्यता नहीं थी। रीतियुगीन श्रृंगार में एक चेतन व्यक्ति का दूसरे चेतन व्यक्ति के प्रति सिक्य श्राक्ष्यए। वास्तव में कम है। व्यक्ति का एक मुन्दर उपभोग्य वस्तु के प्रति निष्क्रिय श्राक्ष्यए। श्रधिक है। नारी के समस्त कार्य-कलाप केवल उसके उपभोग्य रूप की श्रीवृद्धि करने के लिए ही होते हैं। नायिका-भेद के श्रानेक रूपों में नारी के भोग्य रूप का विस्तारीकरए। है। नारी के प्रति रीतिकालीन दृष्टिकोए। का स्पष्ट श्राभास इन दो पंक्तियों से मिल जाता है—

कौन गर्न पुर, बन नगर, कामिनी एकै रीति। देखत हरें विवेक को, चित्त हरें करि प्रीति॥ इस प्रकार यह स्पष्ट है कि नारी का ग्रस्तित्व पुरुष के सुख भोग साधन से ग्रधिक ग्रीर कुछ नथा।

इस कामिनी रूप के श्रतिरिक्त नारी के श्रन्य रूपों पर तो उस युग के कवियों की दृष्टि ही नहीं गई है। उनके हृदय की समस्त भावनाएँ, उनके जीवन का सम्पूर्ण ध्येय, केवल श्रृंगारिक भावनाओं की उलभनों तथा समाधानों में ही सीमित थीं। नारी के पत्नी, सहचरी, मातृ, भिगनी इत्यादि रूपों पर उनकी दृष्टि भी नहीं गई है। इसके श्रितिरिक्त उसके श्रृंगारिक रूप में भी चेतन का श्राकर्षण श्रीर उसका विकास नहीं है, उसके चरित्र के श्रनेक महत्त्वपूर्ण ग्रंगों की पूर्ण उपेक्षा है, उसमें चेतन मानव के अनुभूतिमूलक श्रुंगार का आरोपण नहीं, जह यस्तु की यंत्रनद् किमामें हैं। रोतियुगीन

काव्य के ब्रालोचक डा० नगेन्द्र के शब्दों में, "उसकी सात्विकता स्वकीया की कुल-कानि से, उसका ब्रात्माभिमान खंडिता की मान दशा से ब्रौर उसकी बौद्धिक शक्तियाँ विदग्धा की चातुरा से ब्रधिक नहीं हो सकती थीं।" इन दो पंक्तियों में रीतिकालीन नारी का रूप पूर्णतया स्पष्ट हो जाता है।

शृंगार काव्य काल की नारी की स्थित की इस संक्षित्त पृष्ठभूमि के पश्चात् उस काल में रिवत काव्य की मुख्य प्रवृत्तियों पर प्रकाश डालना ग्रानिवार्य प्रतीत होता है। उस युग के काव्य के ग्रंतरंग में दो प्रधान प्रवृत्तियाँ दिखाई देती हैं—(१) ग्राचार्यत्व ग्रौर (२) कवित्व ग्राचार्यत्व ग्रंश के ग्रंतगंत उन सिद्धान्तों का समावेश हो सकता है जिनका ग्राधार शास्त्रीय है तथा जिसकी पृष्ठभूमि में वेद-वेदांगों से ग्रारम्भ होकर ग्रनेक उत्तर-कालीन सम्प्रदायों के सिद्धान्तों का प्रभाव है। रस सम्प्रदाय, ग्रलंकार सम्प्रदाय, रीति सम्प्रदाय, ध्वनि सम्प्रदाय, नायिका-भेद इत्यादि के सिद्धान्तों के ग्राधार पर रीतिकालीन कवियों ने ग्रनेक लक्ष्मण ग्रंथों की रचना की। ध्वनि, रस तथा ग्रलंकार के विभिन्न मतों की विवेचना तथा वर्णन उस युग के रीति ग्रंथों में मिलता है।

रीतिकाव्य के अन्तरंग का दूसरा पक्ष है उसकी शृंगारिकता। शृंगारिक भावना का इतिहास मानवीय इतिहास के बराबर ही प्राचीन है। काम जीवन का सत्य है; जीवन की अभिव्यक्ति साहित्य में हुई है, अतः यह विरंतन सत्य सवंकालीन तथा सर्वयुगीन होकर इतिहास के प्रत्येक पृष्ठ पर अंकित है। हिन्दी साहित्य के प्रत्येक युग में, शृंगार की प्रेरणा है, लौकिक क्षेत्र में यह जीवन का प्रेय तथा श्रेय बनकर अभिव्यक्त हुआ है। जब जीवन के नैराइय में, आध्यात्मकता के प्रकाश से जनता ने अपने मन को आइवःसन देना चाहा है, तब भी शृंगार-भावना अपनी चरम सीमा पर अलौकिक सत्ता के प्रति उन्नयनित की गई है। हिन्दी के प्रारम्भकाल में शृंगार युद्ध की प्रेरणा तथा जीवन के ध्येय के रूप में अभिव्यक्त हुआ; तथा भिक्त युग में साधना के एक मूल रूप में व्यक्त हुआ। यह कहना अधिक अनुपयुक्त न होगा कि राधा-कृष्ण के प्रति जिस माधुर्य भावना का बीजारोपण कृष्ण भक्तों ने किया था वही वातावरण तथा समय के प्रभाव से स्थूल शृंगारिक काव्य के रूप में विकसित हुआ। परन्तु जीवन के प्रति रस प्रधान दृष्टिकोण के कारण जिस रिसकता का अंकन उस युग के काव्य यें हुआ, वह नारी से सम्बद्ध होते हुए भी उससे बहुत दूर था।

रीतिकाव्य के आचार्यत्व पक्ष में नारी किसी प्रकार का सहयोग देने में तो ग्रसमर्थ थी ही, उसका भावपक्ष भी उसे ग्रभिव्यक्ति का साधन प्रदान करने में ग्रसमर्थ था। सामाजिक विषमताग्रों, राजनीतिक उलभ्रनों तथा नारी-जीवन की परिसीमाग्रों ने स्त्री के विकास के समस्त द्वार श्रवरुद्ध कर दिये थे। समाज की इकाई के रूप में ग्रसकी न मान्यता थी ग्रौर न उसे उस कर्त्तव्य के सम्हाल सकने की क्षमता प्रदान

करने वाली शिक्षा मिली थी। उसके मातृत्व अथवा पत्नी रूप की महत्ता भी एक पराधीन परिचारिका के रूप में ही रह गई थी, ऐसी अवस्था में, रसनिरूपरा, अलंकार तथा ध्वनि इत्यादि का वर्णन और विवेचन उसकी क्षमता के लिए असम्भव था।

रीतिकाल की ग्रसंयत भू गार-भावना नारी स्वभाव तथा रुचि के विपरीत थी, ऐसा तो नहीं कहा जा सकता; परन्तु नारी को माध्यम बना जिन उच्छृ खल प्रवृत्तियों की ग्राभिव्यक्ति की गई, उस ग्राभिव्यंजना में योग देना कुलशीला नारी की क्षमता के लिए चाहे सम्भव भी रहा हो परन्तु उसके स्वभाव के विरुद्ध था। नायिका-भेद, स्थल ज्ञारीरिक वर्णन तथा प्रेम लीलाग्रों के ग्रव्लील प्रसंग, इन सभी तत्वों में नारी प्रधान थी। नारी ही को केन्द्र-विन्दु बनाकर की जाने वाली इस काव्य-साधना में इतना ग्रसंयम ग्रौर इतनी लोलपता है कि भारतीय नारी की लज्जा, शील, मर्यादा ग्रादि सब गृ इस रसिकता की लहर में बह गये हैं। परकीया नायिकाओं की काव्य में बाढ़ म्ना गई, पुरुष के 'ग्रनेक मुखी' प्रेम ने साहित्य में परकीयात्रों को बहुत महत्त्वपूर्ण स्थान दे दिया था इसमें कोई संदेह नहीं, पर वास्तविक जीवन में इन भावनाश्रों की स्पष्ट तथा प्रत्यक्ष ग्रभिव्यक्ति इतनी ग्रासान न थी। पुरुष के जीवन में सामाजिक बंधनों का ग्रभाव था, उमकी लोलपता की ज्ञारीरिक ग्रभिव्यक्ति की परिराति प्राकृतिक प्रतिक्रिया में नहीं होती, परन्तु नारी पूर्णतः भोग्य पदार्थ होते हुए भी इस क्षेत्र में पराधीन थी। श्रपनी कामनात्रों की स्वतन्त्र ग्राभिव्यक्ति का स्वप्न भी उसके लिए दूराशामात्र था। पुरुष के मनोरंजन की सामग्री बनकर ही उसके जीवन के चरम उद्देश्य की पूर्ति हो जाती थी, ग्रतः ग्रन्य उपभोग्य सामिप्रयों की भाँति ही वह कवियों की कल्पना तथा काव्य-रचना की पात्री बनी, जीवन में नारी के प्रति उच्छ खल तथा गम्भीर दिष्टिकोएा रीतिकाल के स्थल श्रुंगार के रूप में व्यक्त हुन्ना, जिसमें नारी के नग्न सौन्दर्य तथा प्रेम-लीलाग्रों की ग्रश्लीलता की ग्रभिव्यक्ति प्रधान थी, जिसकी नग्नता में योग तत्कालीन नारी के लिए अपने रूप के अप्रतिहत नग्न प्रदर्शन से कम लज्जाजनक न था, श्रृंगार काव्य में नारी की देन की कमी का यह एक मुख्य कारएा है।

पुरुष के लिए ग्रपनी उन्मुक्त भावनाओं का व्यक्तीकरण दुष्कर नहीं होता क्योंकि युग-पूगों से चली ग्राती हुई उच्छृं खलता उसके स्वभाव का ग्रंग बन गई है, परन्तु नारीसुलभ लज्जा तथा शालीनता उसे ग्रपनी भावनाओं की मुक्ति की कहानी को स्वच्छन्दतापूर्वक कहने का ग्रवसर नहीं देती। यही कारण है कि साहित्य के किसी युग के पृष्ठ पर नारी द्वारा रचित परकीया प्रेम का वर्णन उपलब्ध नहीं है। नारी की भावनाएँ साहित्य के ग्रादियुग से ग्राधुनिक काल तक केवल ग्रज्ञात के प्रति, ग्रपायिव के प्रति या पति के प्रति ही व्यक्त हुई हैं, सामाजिक बंधनों की विषमता भी इसका एक बहुत बड़ा कारण रही है। किसी युग की उच्छृं खल प्रवृत्तियों का उत्तर-

दायित्व एक ही पक्ष पर नहीं रखा जा सकता, उस युग की नारी में रस का स्रभाव था या इस जीवन के प्रति उसका स्राक्षंण नहीं था, ऐसा नहीं कहा जा सकता। रस की प्रत्येक स्थिति पर तथा प्रेम सम्बन्धी कियाकलापों में स्त्री पूर्ण सिक्ष्य है, परन्तु उसकी इस सिक्ष्यता की सार्थकता उसकी उपभोगिता को मात्रा पर स्रांकी जाती थी, उस युग की श्रृंगारिक भावना की उच्छू खल प्रवृत्ति में स्त्रियों का उत्तरदायित्व उनके पूर्ण समर्पण पर ही था, उसने स्रपने स्रापको मनोरंजन स्रौर कीड़ा की सामग्री बन जाने दिय, यही उसका दोष था।

ऐसे उच्छृंखल वातावरण में जिस काव्य की रचना हुई, उसमें साधारण कुलीन स्त्रियों का योग तो ग्रसम्भव था, परन्तु राजदरवारों में रहकर इस उच्छृंखल प्रवृत्ति का पोषण करने वाली वेश्याग्रों के लिए यह साधारण बात थी, नायिकाभेद, ग्रिमसार, मिलन इत्यादि के नग्न चित्रण उनके लिए स्वाभाविक थे क्योंकि इस प्रकार की वस्तुएँ उनके जीवन का ग्रंग बन चुकी थीं, सामाजिक विधानजनित कुंठाएँ उनके जीवन में थीं नहीं, पुरुष की कीड़ा सामग्री बनकर जीवन बिताने का स्वप्न ही उन्होंने बाल्यावस्था से देखा था। उस युग का गाईस्थिक श्रृंगर यद्यपि ग्रधिक मात्रा में घरों की दीवारों के इर्द-गिर्व सीमित रहता था, पर इस लुका-छिपी की ग्रिमब्यक्ति काव्य में करने की क्षमता उस युग की परिसीमित साधारण नारी-भावनाग्रों में नहीं थी। इसके विपरीत राजाग्रों की सभा में रहने वाली वारांगनाग्रों का सम्पर्क कवियों से होता था, राजकवियों के संसर्ग तथा सम्पर्क में ग्राकर उन्हें काव्य-रचना के सिद्धान्तों से थोड़ा-बहुत पिच्य प्राप्त करने का ग्रवसर मिलता था तथा उनके सहयोग से उनके जीवन में प्रेरणा भी मिलती थी। केशवदास की शिष्या प्रवीणराय का उदाहरण इस तथ्य की पुष्टि के लिए पर्याप्त होगा।

इस प्रकार रीतियुगीन काव्य की शास्त्रीय पृष्ठभूमि, रीति विवेचन, स्यूल-भूगारिकता तथा नग्न ग्राभिव्यंजना के कारण तत्कालीन नारी उस युग के काव्य में यथेष्ट सहयोग न दे सकी । जिन स्त्रियों के जीवन में श्रृंगारिक कुँठाएँ नहीं थीं, जिनका जीवन इस भावना की स्वच्छन्द ग्राभिव्यक्ति में व्यतीत हुन्ना था, उन्होंने ही श्रृंगार काव्य में योग दिया । परन्तु यह एक स्मरणीय तथ्य है कि इन स्त्रियों द्वारा रचित श्रृंगार काव्य सौध्ठव तथा कला की वृष्टि से उस युग के पुरुषों की रचनान्नों से टक्कर लेने की क्षमता रखता है । ग्रानेक स्त्रियों की रचनायें यद्यपि साधारण स्तर से भी नीचे हैं, परन्तु कुछ ज्योतिमंय तारिकान्नों का प्रकाश श्रृंगार काव्य गगन के श्रेष्ठ ग्रालोक पिंडों के समकक्ष है ।

प्रवीग्राय पातुर — वारांगना कुल में जन्म लेकर ग्रपने पातिव्रत पर गौरवा-न्वित होन वाली इस नारी के ग्रनुपम व्यक्तित्व की प्रतिभा के विषय में एक ग्रसाघारएा- सा अनुमान होता है। प्रवीरणराय किव केशव की काव्य-प्रेरणा थी। किविप्रिया में केशवदास जी ने उसकी अतिशयोक्तिपूर्ण प्रशंसाओं के पुल बाँध दिः हैं। शारदा, लक्ष्मी, सत्यभामा इत्यादि प्रसिद्ध नारियों से साम्य स्थापित करके उन्होंने उसके महत्त्व-वर्णन में सुन्दर काव्य की रचना की है। उनके ही वर्णन के आधार पर उनके विषय में परिचयात्मक अनुमान किया जाता है।

प्रवीग्णराय वेश्या थीं तथा श्रोरछा के राजा इन्द्रजीतिसह जी की रिक्षता थीं। इन्द्रजीत श्रपने समय के श्रत्यन्त रिंक व्यक्तियों में से थे। उनकी संरक्षकता में श्रनेक वेश्यायें रहती थीं। केशवदास जी का निम्नलिखित पद उनके परिचय के लिए पर्याप्त होगा—

नाचित गावित पढ़ित सब, सबै बजावत बीन । तिनमें करत कवित्त इक, राय प्रवीन प्रवीन ॥ उनके सौन्वयं तथा विद्वत्ता की उन्होंने बहुत प्रशंसा की है। शारवा श्रीर उनमें साम्य स्थापन करते हुए वे कहते हैं—

> राय प्रवीन कि शारदा, रुचि-रुचि राजत ग्रंग। बीगा पुस्तक घारिनी, राजहंस सुत संग।।

यह प्रवीसाराय है अथवा शारवा है। शारवा के अंग श्वेत कांति से युक्त है, इसके अंग भी श्रुंगार की कांति से रंजित है; शारवा वीसा तथा पुस्तक वारिसी है, यह भी वीसा तथा पुस्तक घारस किये रहती है; शारवा के साथ राजहंस रहता के सथा यह भी हंस जात सूर्यवंशी राजा के साथ रहती है।

प्रवीग्णराय की विद्वता पर विश्वास करने के अनेक आधार हैं। यह पंडिता थीं, उनमें काव्य रचने की क्षमता भी थी तथा संगीत-विद्या में भी यह बहुत प्रवीग्ण थीं। महाराजा इन्ह्रॉसह के संगीत-मंडल की ये प्रधान थीं। उनके संगीत, नृत्य तथा काव्य क्षेत्र में प्रवीग्णता तथा दक्षता के कारण उनकी प्रसिद्धि की सीमा अनुदिन बढ़ रही थी। उनके विषय में अनेक मनोरंजक कहानियाँ प्रसिद्ध हैं। कहा जाता है कि अपने एक हिन्दू सभासव से बादशाह अकबर ने इनकी प्रशंसा सुनकर उन्हें इन्द्रजीत के पास से बुला भेजा। इसके पूर्व इन्द्रजीत इस विषय में कुछ निश्चय करते, प्रवीग्णराय ने अपने पातिव्रत की रक्षा के निमित्त उनके पास अपने आग्रह की इन शब्दों में बद्ध करके भेजा—

म्राई हों बूक्तन मंत्र तुम्हें निज स्वासन सों सिगरी मित गोहीं। देह तजों कि तजों कुल कानि हिये न लजों लिज हैं सब कोई।। स्वारथ म्रौर परमारथ को पथ चित्त पियारि कही तुम सोई। मामे रहे प्रभु की प्रभुता मरु मोर पितवत भंग न होई।। पराधीन इन्द्रजीत ने भावना के आवेश में आकबर की आजा का उल्लंघन तो कर दिया, पर बादशाह इस धृष्टता को कैसे सहन कर सकता था। अपनी एक तुच्छ कामना का मूल्य भी उसकी निरंकुश दृष्टि में बहुत था। उसने कोधवश इन्द्रजीत को भारी अर्थवंड देकर प्रवीगाराय को बलपूर्वक बुला भेजा।

बादशाह की इच्छा के सामने वाशंगना प्रवीएगराय के श्रस्तित्व का महत्त्व ही क्या था, परन्तु श्रपनी वाक्-चातुरी तथा काव्य-कला के बल से उसने श्रात्मरक्षा की । कलाप्रदर्शन के लिए उसने बादशाह को श्रनेक गीत सुनाए जिनमें उसने श्रकबर की महानता तथा श्रोज का वर्णन कर उसकी कुद्ध भावनाश्रों को द्रवित कर दिया, उनमें से एक यह था—

श्चंग श्चनंग नहीं कछु संभु सु, केहरि लंक गयन्वहि छेरे। भौंह कमान नहीं भृग-लोचन, खंजन क्यों न चगे तिल नेरे।। है कचसाहु नहीं उदै इंदु सु, कीर के विम्बन चोंचन मेरे। कोउन काह सों रोस करे सु, डरै उर साह श्रकब्बर तेरे।।

श्रकबर उनकी संगीत तथा काव्य-शक्ति पर बहुत प्रसन्न हुआ। जनश्रृति है कि उन्होंने कुछ दोहों की श्रध्री पंक्तियाँ कहकर प्रवीरणराय से उनकी पूर्ति करने को कहा। प्रवीरणराय ने तत्क्षरण उनकी पूर्ति कर दी। जिस समय प्रवीरण श्रकबर के दरबार में गई थी उसके यौवन का ज्वार उल रहा था। उसकी श्रवस्था को लक्ष्य करके ये पंक्तियाँ कहीं थीं। निम्नलिखित दोहों की प्रथम पंक्तियाँ श्रकबर तथा दूसरी पंक्तियाँ प्रवीरणराय के द्वारा रचित बताई जाती हैं—

युवन चलत तिय देह ते, चटक चलत किहि हेत। मन्मथ वारि मसाल का, सौंति सिहारो लेत।। ऊँचे ह्वं मुर बस किये, सम ह्वं नर बस कीन। ग्राया प्राया वस करिन को, हरिक प्यानों कीन।।

श्रकबर ने प्रवीगाराय को धन तथा सम्मान का लोभ देकर उससे श्रपने दरबार में रहने का श्रादेश तथा श्रनुरोध किया, किन्तु वाक्-विदग्धा प्रवीगाने इन शब्दों में उससे विदा माँगी—

विनती राय प्रवीरा की, सुनिये साह सुजान। जूठी पतरी भखत है, बारी बायस स्वान॥

— ग्रौर हृदय के पारखी श्रकबर ने उन्हें तत्काल ही इन्द्रजीत के पास भेज दिया। केशवदास तथा बीरबल के श्रनुरोध से श्रकबर ने इन्द्रजीत पर लगाया हुन्ना श्रयं-दंड भी क्षमा कर दिया।

प्रवीरणराय द्वारा रचित कोई स्वतन्त्र ग्रंथ नहीं प्राप्त होता । उनकी जो स्कुट

रचनायें प्राप्त हैं उन्हों के श्राधार पर उनकी काव्य-प्रतिभा तथा काव्य-विषय का श्रनुमान लगाने का प्रयास किया गया है। प्रवीएगराय की रचनायें उत्कृष्ट शृंगार की श्रमिक्यंजनाएँ हैं। उन्होंने संयोग शृंगार के चित्र ही खींचे हैं, वियोग की वेदना तथा पीड़ा कदाचित् जीवन की श्रनुभूत भावनाएँ न होने के कारए। उनकी लेखनी का श्राक्षय नहीं पा सकी हैं। प्रवीएगराय ने शेख की भाँति दूती के माध्यम से शृंगार की विविध श्रवस्थाओं के चित्र नहीं प्रस्तुत किये प्रत्युत स्वानुभूतियों को ही संगीतबद्ध करके व्यक्त किया है।

इनकी रचनाथों में श्रुंगार रस के श्रेष्ठ कवियों की रचनाओं का-सा सौष्ठव है। उनकी कल्पनाथों की ऊँची उड़ान महान् कवियों की कल्पना से टकरा गई हैं। काव्य की भावनाथों तथा श्रभिव्यंजना के तादात्म्य का सिद्धान्त उनकी रचनाथों पर पूर्ण तथा सार्थक है, कला तथा भावना का रागात्मक गुंफन उनके काव्य की सफलता है। प्रिय की श्रातुरता का श्रानन्द उठाती हुई इस नायिका की सुन्दर श्रभिव्यक्ति के साथ नायक के हृदय की भावनाथों का यह सजीव चित्र इस तथ्य की पुष्टि करेगा—

नीकी घनी गुननारि निहारि नेवारितउ श्रंखिया ललचाती। जान श्रजानत जोरित दीठ बसीठ के ठौरन श्रौरन हती।। श्रातुरता पिय के जिय की लिख प्यारी प्रवीन बहुँ रसमाती। ज्यों-ज्यों कछुन बसाति गोपाल की त्यों-त्यों किरंमन में मुस्काती।।

— नैवारि लता के समान कोमल तथा सुन्दर गुर्गों से युक्त बाला को दूर से देखकर नायक के नेत्र लुड्ध हो रहे हैं, जाने श्रीर श्रनजाने मिल जाने वाली दृष्टि ही संदेशवाहिका बन रही है। श्रांखों की श्राकांक्षा में श्रातुरता के चिह्न देख रसमाती बाला मुस्करा देती है। ज्यों ज्यों गोपाल विवश होते हैं, वह उनकी विवशता का श्रानन्द श्रपनी मुस्कान बनाकर बिखेरती जाती है।

भारतीय ग्रास्था तथा विश्वास में शुभ शकुनों तथा ग्रपशकुनों का विशिष्ट स्थान है, टारी-भावनाएँ इन विश्वासों से उद्वेलित हो जाती हैं। प्रवीण के इस पद में वाम नेत्र के फड़कने पर नारी का उल्लास तथा ग्राशाभरा हृदय व्यक्त है—

सीतल सरीर ढार मंजन के घनसार,

ध्रमल ग्रंगौछे ग्राछे मन में सुवारि हों। देहों न ग्रलक एक लागन पलक पर, मिलि श्रभिराम ग्राछी तपन उतारि हों॥ कहत प्रवीसाराय ग्रापनीन ठौर पाय, सुन वाम नन या वचन प्रतिपारि हों। जब ही मिलेंगे मोहि इंद्रजीत प्रान प्यारे, दाहिनो नयन मूंदि तोहीं सो निहारि हौं।।

यद्यपि दाहिना नयन मूँदकर केवल बायें नेत्र से निहारने की कल्पना का ययार्थं रूप उपहासत्रद लगता है, परन्तु प्रियतम से मिलन का संकेत करने वाले उपकरण से जो स्नेह तथा आकर्षण स्वाभाविक है उसकी व्यंजना ग्रस्वाभाविक नहीं है। प्रत्युत व्यंजना में भावना से अधिक विदग्धता है।

शृंगारकालोन काव्य की प्रयृत्ति में तत्कालीन जीवन-दर्शन में नारी के प्रति कामिनी रूप की प्रधानता के कारए, स्थूल शृंगार-भावना ही प्रधान थी। पुरुषों का नारी के प्रति उपभोग्य सामग्री का वृष्टिकीए नायिका-भेदों तथा नखशिख के स्थूल वर्णनों के रूप में व्यक्त होना स्वाभाविक था, परन्तु शृंगारकालीन कवयित्रयों ने भी उसी का श्रनुकरए किया है, शेख की शृंगार रचनाश्रों में तो नारी-भावना का श्राभास भी नहीं मिलता, परन्तु प्रवीएगराय श्रपनी श्रनुभूतियों की श्राभ व्यंजना का लोभ संवरए नहीं कर सकी हैं। व.रांगना कुल में उत्पन्न होने के कारए, श्रपने प्रेम सम्बन्धी स्थूल कियाश्रों के चित्राकंन में मर्यादा की सीमा रक्षा की उन्होंने उपेक्षा की। प्रवीए ने श्रपनी प्रेमाभिव्यवितयों का चित्रए निर्भोकता से किया है। उदाहरएएथं—

बंठि परयंक पै निसंक ह्वं के श्रंक भरीं,

करोंगी ग्रधर पान मैन मत्त मिलियौ।

यही उस युग के नारी-जीवन की सम्पूर्ण सार्थकता थी। इतना ही नहीं, नारीसुलभ लज्जा-विहीन उनकी भावना और भी आगे बढ़ी हुई है—

सैन कियो उर लाय के पानि दुहूँ कुच सम्पृट कीने।

इस प्रकार की उक्तियों में, नारीत्व के कय से विमुख होकर भी, उनका एकनिष्ठ प्रेम कुलीन भावनाथ्यों का अतिक्रमण कर जाता है। प्रवीएराय हिन्दी साहित्य की प्रथम लेखिका हैं जिन्होंने लौकिक श्रृंगार की श्रभिव्यंजना के लिए अपाधिव आलम्बन की शररा न लेकर, अपने यथार्थ प्रेम पात्र के प्रति अपनी भावनाथ्यों की अभिव्यक्ति की है।

उनकी आत्मानुभूतियों के चित्रए। में उनके जीवन की छाया आवश्यक है, भारतीय सामाजिक व्यवस्था में नारी का स्थान कठपुतली का रहा है। उसके जीवन की सार्थकता उसका नारीत्व ही बना दिया गया है। पित की आत्मसमप्रेण कर उसे जीथिका प्राप्त होती है, अथवा वारांगना बन अपने रूप और यौवन का खुला क्रय करके तीसरा मार्ग उसके लिए है ही नहीं। प्रवीरणराय की उक्तियों के आधार पर उनके उपभोग्य रूप को उस युग के नारी-जीवन का प्रतिनिधि मानने की बात पर एक आशंका उठाई जा सकती है, वह यह है कि प्रवीरणराय वेश्या थी। साधारण नारी-जीवन की सार्थकता का अनुमान उनकी उक्तियों के आधार पर लगाना अन्याय-

मूलक होगा, परन्तु मेरे मत से उस युग की साधारण नारी तथा वारांगना के जीवन में एक फ्रन्तर हो सकता है। साधारण नारी-जीवन में सामाजिक व्यवधानों तथा फ्रन्य परिस्थितियों द्वारा उत्पन्न शृंगारिक कुंठाएँ थीं, वारांगना के जीवन में उस कुंठा का ग्रमाव था। भारतीय नारी के ग्रावशों, पातिव्रत तथा एकनिष्ठ प्रेम का दम्भ करने वाले प्राचीनता के प्रेमियों को तथा सावित्री, सीता तथा दमयन्ती के ग्रावशों पर गर्व करने वाली ग्रीर भारतीय संस्कृति के नारीत्व के ग्रावशों की पूर्णता पर विश्वास करने वाली नारियों को यह कटु सत्य चाहे विष की घूंट के समान ग्रहण करना पड़े, परन्तु यह सत्य ग्रीर निविवाद है कि रीतियुगीन शृङ्गारप्रियता एकपक्षीय नहीं हो सकती थी। गृहों के ग्रासपास विचरण करने वाला नायक, ग्रमावस्या की रात्रि में ग्रभिसार के लिए निकली हुई नायिकायें, संकेतस्थल, दूतियाँ, केवल परम्परागत संस्कृत काव्य पर ग्राधृत थे, ग्रथवा केवल कल्पना-जगत के प्राणी थे, ऐसा कहकर सत्य को ग्रावरण में छिपाने की चेट्टा उपहासप्रद है। रीतिकाल में जिस गार्हस्थिक वातावरण पर ग्राधृत रीतकता की सृष्टि हुई उसमें भी प्रवीणराय की ये उक्तियाँ शत-प्रतिशत लागू होती हैं, यह कहने में कुछ ग्रत्युक्त नहीं हैं।

नारीत्व की उपभोगिता पुरुषों के हाथ में वर्ण्य-विषय बन गई है। साधाररा नारी, क्षमता के ग्रभाव में तथा श्रुङ्गारिक कुंठाग्रों की उपस्थिति के काररा, व्यक्त नहीं कर पाई है, ग्रीए स्वच्छंद प्रवृत्ति की स्त्रियों ने जहाँ स्वानुभूतियों के चित्ररा की चेट्टा की है, उसमें उनके जीवन तथा तत्कालीन समाज की स्पष्ट छाप है। ग्रतः प्रवीराराय की उक्तियों को नारी समाज के उपभोग्य रूप का प्रतीक मानना ग्रन्थाय न होगा।

मधुर कल्पनाएँ तथा चित्रांकन उनके काव्य के सुन्दर उपकरण हैं। मिलन की रात्रि के व्यतीत हो जाने की ग्राशंका, उसके बड़ी होने की कामना की मधुर तथा कलापूर्ण ग्राभिव्यंजना का परिचय इन पंक्तियों से हो सकता है—

क्र कुक्कुट कोटि कोठरी किवारि राखौँ,

चुनि यै चिर्यन को मूँदि राखों जलियौ। सारंग में सारंग सुनाइ के प्रवीन बीना,

सारंग के सारंग की जीति करों थलियो ॥ बैठि पर्यंक पे निसंक ह्या के ग्रंक भरों,

करोंगी मधर पान मैन मत्त मिलियो। मोहि मिलें इन्द्रजीत धीरज नरिन्दराय,

एहो चन्द ग्राज नेकु मंद गति चलियौ।

मिलन की उल्लासमयी बेला समाप्त न हो जाय, इस भय से प्रभातकालीन श्रागमन के समस्त चिह्नों को वे प्रकृति के नियमों में मानवी शक्ति द्वारा विपर्यय लाकर परिवर्तन उत्पन्न कर देना चाहती है। क्रूर कुक्कुट को कोठरी में बन्द कर उसके स्वर को भी श्रवरुद्ध कर दूंगी, पक्षियों को जाली में बन्द कर उनके कलरव को भी बन्द कर दूंगी। बीएग द्वारा चन्द्र के मृगों को विमुख्य करके तथा दीपिशखा को वस्त्र की श्राड़ से स्थिर करके में रात्रि को भी स्थिर कर दूंगी।

मानवी चेष्टाश्रों की पहुँच जहाँ तक है वे कुछ करने में उठा न रखेंगी, पर चन्द्र की गति को रोकने के लिए वे याचना करती हैं—हे चन्द्र ! श्राज तुम्हारी छाया में मुक्ते इन्द्रजीत मिले हैं, तुम तिनक मन्द्र गति से चलना।

इन पंक्तियों में उनकी प्रत्यक्ष उक्ति है तथा नारी की कामिनी भावनाओं का व्यक्तीकरण है।

शृ गार की मिलन-भावना के वर्णन के श्रतिरिक्त उन्होंने नारी की ग्रभिव्यक्ति का वर्णन पुरुष के दृष्टिकोएा से भी किया है। नारी के रूप-वर्णन में उनकी दृष्टि में भी भूख ग्रौर तृष्णा है, इस मदक नारी की ग्राकर्षणभरी गति में इसी प्रकार की भावना व्यक्त है—

> छूटी लटें ग्रलबेली-सी चाल भरे मुख पान खरी कटि छीनी। चोरि नगारा उघारे उरोजन मोहन हेरि रही जुप्रवीनी।।

उनकी शैली चित्रमय है, मानिनी नायिका तथा विनीत नायक का यह सुन्दर चित्र उनकी कला का प्रतीक है—

मान के बैठी है प्यारी प्रवीस सो देखे बने नहीं जात बनायो । ग्रातुर ह्वे ग्रति कौतुक सों उत लाल चलं ग्रति मोद बढायो ।। जोरि दोऊ कर ठाढ़े भये करि कातर नैन सो सैन बतायो । देखत बेंदी सखी की लगी मित हेरयो नहीं इत यों बहरायो ।।

वाक्-विदग्धता का भी उनमें ग्रभाव नहीं है। केशवदास की रामचित्रका में उनके द्वारा रचित नारी उनकी वाक्-विदग्धता तथा काव्य-कौशल का उदाहरए। है। पृथ्वी को दशरथ की पत्नी मानकर उन्होंने ग्रनेक पृथ्वीपतियों के साथ उसके ग्रवैध सम्बग्ध की कल्पना करके बड़ी रोचक गाली की रचना की है। उसकी कुछ पंक्तियाँ उसमें व्यक्त हास्य, श्रृंगार तथा विदग्ध का परिचय देंगी।

छंद की लय में लिखी हुई यह रचना वर रूप राम को सम्बोधित करके स्रारम्भ होती है—

> भ्रव गारि तुम कहें देहि हम, किह कहा दूलह राय जू। किछु बाप विप्र परदार सुनियत, करो कहत कुवाय जू।। को गर्न कितने पुरुष कीन्हें, कहत सब संसार जू। सुनि कुँवर चित वै बरनि ताको, किह्ये सब ब्यौहार जू।।

बहु रूप सों नवयौवना बहु रत्नमय बपु मानिए। पुनि बंश रत्नाकर बन्यौ ग्रति चित्त चंचल जानिए ॥

इसी प्रकार अनेक विजेताओं के साथ पृथ्वी के प्रेम का सुन्दर वर्गन करने के पश्चात् दशरथ के पास आने की कहानी इन व्यंग्यपूर्ण शब्दों में करती हैं—

> इक बीस बेरन दई विप्रन रुधिर जल ग्रन्हवाई के । वह रावरे पितु करी पत्नी तजी विप्रन थूकि के । ग्ररु कहत है सब रावरणादिक रहे तो कहें ढूँढि के ।। यहि लाज मरियत ताहि तुम सों भयो नातो नाथ जू। ग्रब ग्रौर गुल निरल न ज्यों त्यों राखियो रघुनाथ जू।।

इस रचना का वर्णन-कौशल, कल्पना तथा भावुकता के साथ व्यंग्य तथा हास का स्पर्श, पृथ्वी का मानवीकरण तथा श्रनेक पौराणिक श्राख्यायिकाश्रों के श्राधार पर उसके प्रेम तथा क्रिया-कलापों की कल्पना प्रवीणराय की प्रतिभा तथा श्रभिव्यंजना की शक्ति की परिचायक है।

उनकी प्रखर वाक्शक्ति की सीमा केवल इसी रचना पर समाप्त नहीं हो जाती, धनेक श्रृंगारिक रचनाग्रों में भी उनके मुखर व्यक्तित्व के स्वर सुनाई पड़ते हैं। उदाहरणार्थ—

> बोहा लाल कहाो सुन्यो, चित दे नारि नवीन। ताको स्राधो बिंदु युत, उत्तर दियो प्रचीन।।

प्रवीणराय की भाषा संस्कृत-मिश्रित साहित्यिक ब्रजभाषा है। संस्कृत के तत्सम तथा तद्भव शब्दों के शुद्ध प्रयोग उनके भाषा सम्बन्धी ज्ञान के परिचायक हैं। ऐसा ज्ञात होता है कि उन्हें संस्कृत का पर्याप्त ज्ञान था। उनके कतिपय पदों में व्यक्त भाषनाएँ भी संस्कृत के तद्विषयक वर्णनों से प्रभावित मिलती हैं।

केशवदास संस्कृत के महान् श्राचार्य तो थे ही, कदाचित् उनके संसर्ग तथा शिष्यत्व के द्वारा इन्हें भी संस्कृत का ग्रध्ययन करने का श्रवसर मिला हो। यद्यपि उनके रिसक व्यक्तित्व के साथ श्रध्ययनिश्यता का सामंजस्य करते हुए कुछ संतोष नहीं होता, परन्तु उनकी रचनाश्रों में संस्कृत-प्रभाव, संस्कृत, पदाविलयों का शुद्ध प्रयोग, तत्सम शब्दों के प्रयोग श्रादि ऐसी वस्तुएँ हैं जिससे उनका संस्कृत भाषा पर पूर्ण श्रधिकार प्रमाणित होता है। उदाहरणार्थ—

कमल कोक श्रीफल मंजीर कलधौत कलश हर।
 उच्च मिलन ग्रित कठिन दमक बहुत स्वल्प नीलधर।।
 सरवर सरवन हेम मेरु कैलास प्रकाशन।
 निशि वासर तरुवरिंह काँस फुन्दन दृढ़ ग्रासन।।
 इमि किह प्रवीण जल थल ग्रपक ग्रविध भजित तिय गौरी संग।
 किल खिलत उरज उलटे सिलल इंदु शीश इमि उरज ढंग।।

स्राद्यमं यह है कि इनकी भाषा पर बंदेललण्डी का प्रभाव प्रायः विलक्षल नहीं है। इनकी भाषा में उट्टें-स्पर्श भी नहीं है, भाषा के इस संस्कृतमय परिष्कृत रूप का पूर्ण श्रेय कदाचित् केशवदास जी को ही है जिनके पांडित्यपूर्ण व्यक्तित्व की छत्र- छाया में प्रवीशाराय स्रपनी भावनाओं को काव्य रूप देने में समर्थ हो सकीं। इनकी भाषा यद्यपि संस्कृतमयी स्रोर सरस हं, पर उसमें स्रलंकृत शब्दचयन स्रधिक नहीं है। सानुप्रासिक शैली का प्रवाहमयी गति उसमें नहीं है, परन्तु शाब्दिक चमत्कारों का पूर्ण स्रभाव भी नहीं है।

बृत्यानुप्रास तथा छेकानुप्रास के प्रयोगों में ब्रधिकतर कोमल वर्णों की ही ब्रावृत्ति है। ब्रनुप्रास के उदाहरण रूप में उनकी ये पंक्तियां ली जा सकती हैं— कूर कुक्कुट कोटि कोठरी किवारि राखों,

चुनि दे चिरैयन को मूँदि राखों जलियो।

×

< · ×

बैठि पयंक पै निसंक ह्वी के ग्रंक भरों।

यमक के प्रयोग श्रधिक नहीं हैं परन्तु जो हैं वे शब्दों की विकृति के बिना हीं प्रयुक्त हुए हैं। उदाहररा।र्थ---

सारंग में सारंग सुनाह के प्रवीन बीना,

सारंग के सारंग की जोति करों थलियों। इन शब्द-चयनों से श्रधिक सफलता मिली है उन्हें भावों पर श्राधृत सादृश्यमूलक श्रलंकारों की योजना में उदाहरण के लिए—

> चिबुक कूप, मद डोल तिल, बंधन ग्रलक की डारि। दुग मिस्ती हित ललकि तिन जल छवि भरत भकोरि।।

श्रपने युग में प्रचलित मुख्य छंदों में उन्होंने काव्य-रचना की है। दोहा, छंद, कवित्त, सर्वया, सोरठा इत्यादि छंदों का प्रयोग उन्होंने किया है। छंद-दोष शायद कहीं अपवाद रूप में आ गया हो, नहीं तो उनके छंदों के लय का प्रवाह सौष्ठवपूर्ण तथा दोषरहित है।

भावना की मौलिकता तथा कलात्मक ग्रिमिच्यंजना की दृष्टि से प्रवीराराय का स्थान श्रृंगार के उत्कृष्ट किवयों के साथ रखा जा सकता है, उनके काव्य में उनका मुखर कथा रिसक व्यक्तित्व बोलता-सा प्रतीत होता है। मुखर ग्रनुभूतियाँ, सूक्ष्म निरीक्षरा, कलात्मक भावाभिव्यंजना, उनमें भलकते हुए उनके जीवन के ग्रनुभव तथा उनका पाण्डित्य उनका रचनाग्रों को श्रृंगार-काव्य जगत् में ग्रमर बनाये रखेंगे।

रूपवती वेराम—इस भावुक तथा रिसक नारी की समस्त रचनायें यद्यपि प्राप्त नहीं होतीं, उसके द्वारा रचित काव्य के नाम पर दो-चार साधारण भावयुक्त उक्तियाँ ही मिलती हैं, उन साधारण पंक्तियों की प्रेरणा का मनोरंजक इतिहास यहाँ प्रप्रासंगिक नहीं है।

रूपवती उज्जैन के निकट सारंगपुर गाँव की वेश्या की पुत्री थी। उसकी तीक्ष्म बृद्धि, काव्य-प्रतिभा तथा संगीत-प्रेम के विषय में ग्रनेक कहानियाँ प्रचलित हैं। उसके काव्य-कौशल तथा संगीत-निपुणता के कारण मालवा के नवाव बाजबहाडुर उस पर मुग्ध हो गये ग्रौर उनकी कृपा की एक कोर रूपवती के जीवन का वरदान बन गई, तथा वह उनके यशगान के रूप में उनके महल में ग्रा गई। हिन्दी के मुसलमान किवयों में दिये हुए उद्धरण के श्रनुसार, ग्रकबर ने बाजबहादुर पर ग्राक्रमण करके उन्हें पराज्ति कर दिया, ग्रौर बाजबहादुर के सिपाहियों ने उनके शत्रुग्रों के हाथ में पड़ जाने के इर से उन्हें ग्रन्य बेग्नमों के साथ क़त्ल कर दिया। ग्रकबर के सेनापित के बहुत सेवा-सुधूषा करवाने पर वे स्वस्य हो गई। तब उसने उन पर ग्रपनी ग्रीभलाषा प्रकट की। ग्रन्त में रूपवती ने ग्रात्महत्या करली ग्रौर निम्नलिखित दोहा खाँ साहब के लिए लिखकर छोड़ गईं—

रूपवती दुखिया भई, विना बहादुर बाज। सो श्रव जियरा तजत है, यहाँ नहीं कुछ काज।।

मुंशी देवीप्रसाद जी के नागरी प्रचारिएों। पत्रिका के तीसरे भाग में प्रकाशित रूपवती तथा बाजबहादुर की कविता नामक लेख से इनके जीवन पर बहुत प्रकाश पड़ता है। फ़ारसी उर्दू ग्रंथों के उल्लेखों के आधार पर उन्होंने रूपवती के विषय में निश्चित निष्कर्ष पर पहुँचने का प्रयास किया है। उनके मतानुसार रूपवती सारंगपुर की एक चतुर सुजान पातुर थी। ग्रब्दुल कादिर बदायुनी के शब्दों में वह ग्राम ग्रौर खास में पद्मिनी मशहूर थी। उसकी गानशित का वर्णन करते हुए तवारीखे मालवे में मुंशी करमग्रली ने लिखा है कि तानसेन जब दीपक-राग की ज्वाला से ब्याकुल हो रहा था

तो रूपवती ने मल्हार-राग गाकर बादलों को निमन्त्रण देकर प्रकृति पर कला की विजय-घोषणा की । बाजबहादुर दुर्गावती से लड़ाई हारकर ब्राने के पश्चात् लज्जा के कारण सारंगपुर से बाहर नहीं गया । बाजबहादुर के रिसक व्यक्तित्व में काव्य तथा संगीत के प्रति एक विशेष ब्राकर्षण था । रूपवती ने श्रपनी ब्रपार रूप-राशि तथा संगीत ब्रौर काव्य-गुण से बाजबहादुर को मुख तो कर ही जिया, स्वयं भी उस पर मुख हो गई । बाजबहादुर इस हास-विलास में ब्रपने जीवन के ब्रन्य उत्तरदायित्वों को बिलकुल ही भूल गया जिसके परिगामस्वरूप उसे ब्रकबर से युद्ध में पराजय मिली, ब्रौर उसे राग छोडकर भागना पड़ा तथा जन्मभर कष्ट उठाना पड़ा ।

रूपवती श्रकवर के सेनानायक श्रहमदल्ला के हाथ में पड़ गई। उसे सिपाहियों के वारों से काफी चोट श्रा गई थी। इक्रवालनामा जहाँगीरी में लिखा है कि रूपवती ने श्रहमदल्ला से एक महात्मा पुरुष शेख श्रहमद के पास भेजे जाने का श्राग्रह किया। यह वचन देकर कि जब घाव भर जायेंगे में श्रापकी सेवा में श्रा जाऊँगी वह शेख श्रहमद के पास श्रा गई। शरीर के घाव श्रव्छे हो जाने पर श्रहमद ने उसे ब्लाने का निश्चय किया। रूपवती ने श्रपनी रक्षा का श्रौर कोई उपाय न देखकर खाँ से श्रृंगार करने के बहाने केसर, कपूर, कस्तूरी, इत्र तथा फुलेल मेंगाये श्रौर हथेली भर कपूर खाकर श्रात्महत्या करली।

श्रकवरनामें में भी इसी प्रकार का उल्लेख मिलता है कि श्रहमद खाँ ने रूपवती को लेने के लिए श्रादमी भेजे। जब यह मनक रूपवती के कान में पड़ी तो उसने जहर खा लिया। रूपवती की कब सारंगपुर में है। तबारी खे मालवा में लिखा है कि रूपवती का कुण्ड ग्रौर उसकी कब एक तालाब में है। परन्तु मग्रासिरुल उमरा के श्रनुसार बाज्बहादुर ग्रौर रूपवती दोनों उज्जैन के तालाब के बीचोबीच एक पुक्ते पर एक कमरे में ग्राराम कर रहे हैं। कुछ ग्रन्य लोगों का मत है कि माँडू में रेवाकुण्ड पर रूपवती की कब है ग्रौर उसके सामने बाज्बहादुर के महल हैं।

मुंतिखबुल नुबाब के अनुसार रूपवती वेश्या होते हुए भी पितवता थी, किसी के हाथ से अपने वस्त्रों का स्पर्श हो जाने के कारण वह जहर खाकर मर गई। इस असाधारण रूपसी के जीवन का उल्लेख तो अनेक ग्रंथों में मिलता ही है, उसकी काव्य-रचना के विषय में अनेक उल्लेख विभिन्न ग्रंथों में मिलते हैं। बाजबहादुर और रूपवती की किवता के विषय में जो उल्लेख प्राप्त हैं उनमें दो प्रकार के कथन मिलते हैं—एक तो वे जिनके अनुसार बाजबहादुर रूपवती के नाम से काव्य-रचना करता था, और दूसरा जी रूपवती को भी काव्य-रचना से परिचित प्रमाणित करते हैं। इस प्रकार के मुख्य उल्लेख ये हैं—

१. भ्रकबरनामे के उल्लेख के श्रनुसार बाजबहादुर द्विन्दी शेर रूपवती के लिए

कहकर ग्रपना दिल हत्का करता था।

- २. 'तबकाते श्रकवरी' के श्रनुसार बाज्यहादुर हिन्दी शेर करता था जिसमें रूपवती का नाम रखा करता था।
- 'मुंतिखबुल नुबाब' में लिखा है कि रूपवती हिन्दी शेर नाजुक मजमूनों को खब कहती थी।
- ४. 'मग्रासिरेर' के अनुसार बाज्बहादुर अपने हिन्दी शेरों में रूपवती का नाम दाखिल करता था।
- ५. 'सैरुलमुताखिरोन' में उल्लेख मिलता है कि रूपवती गाने में बेनजीर थी, हिन्दी जबान में ग्रकसर मजमून बाँधती थी ग्रौर उनमें ग्रपना नाम इस खुबसूरती से लाती थी कि दिल लोट-पोट हो जाता था।
- ६. 'हिन्दुओं की मज़हूर औरतें के नाम से एक उर्दू पुस्तक लाहौर से छपी थी। उसमें लिखा है कि रूपवती के बनाये गीत मालये की सीधी-सादी जवान में हैं, उनसे दिल का दर्द टपकता है।

इस प्रकार के द्वैमतीय उल्लेख रूपवती की काव्य-रचना के विषय में संशय उत्पन्न करने के लिए पर्याप्त हैं, परन्तु उनकी रचनाग्रों के क्रियापदों में स्त्रीलिंग का प्रयोग तथा काव्य में स्वानुभूतियों का वर्णन बाजबहादुर के प्रति प्रराय-भावना की ग्रिभिव्यक्ति उस संशय का निवारण कर देने के लिए पर्याप्त है। उनके द्वारा रचित दो दोहे तथा एक पद मिलते हैं, जिसमें व्यक्तिगत जीवन के उल्लेखों की उपस्थिति में उनकी काव्य-रचना के विषय में कुछ भी शंका नहीं रह जाती।

श्रहमदलां के प्रराय-प्रस्ताव पर श्रात्महत्या के प्रसंग में एक दोहे का उल्लेख हो चुका है। बाज्बहादुर के वियोग-काल में लिखा हुग्रा एक दोहा मिलता है—

बिना पिया पापी जिया, चाहत है मुख साज । रूपवती दुखिया भई, बिना बहादुर बाज ॥ धार राज्य के मीर मुंशी श्रब्दुर्ररहमान जी के द्वारा प्राप्त एक पद का उल्लेख भी मुंशी देवीप्रसाद जी ने किया है, यह इस प्रकार है—

> श्रीर धन जोड़ता है री मेरे तो धन प्यारे की प्रीत पूँजी। कहू त्रिया की न लागे दृष्टि, ग्रपने कर राखूँगी कूँजी।। दिन दिन बढ़े सवायो डेवड़ो, घटे न एको गूँजी। बाज बहादुर के स्नेह ऊपर निछावर करूँगी धन ग्रौर जी।।

इन्हीं पंक्तियों का गद्य रूप 'हिन्दुय्रों की मशहूर ग्रौरतें' पुस्तक में मिलता है— —जो दें लतमंद हैं उनको घमंड करने दो, यहाँ तो निष्कपट प्रेम से ग्रानन्द हैं। इस खजाने पर मजदूत ताला लगा हुन्ना है जिसकी में रखवाली हूं ग्रौर जो पराई भ्रांखों से बचा हुन्ना श्रोर बेखटके है, उसकी कुञ्जी मेरे पास है। यह पूँजी दिन-दिन कुछ-न-कुछ बढ़ती ही है। इसको घटने से क्या काम है ? मैंने श्रपने मन में यह ठान लिया है कि लाभ हो या हानि जन्मभर बाजबहादुर का साथ दूँगी।

यद्यपि स्रनुवाद काफ़ी विकृत है, परन्तु दो विभिन्न स्थानों पर एक ही प्रकार के उल्लेख का प्राप्त होना उस वस्तु के स्रस्तित्व का प्रमाण है।

रूपवती की किवता के इन कितपय थ्रंशों को देखकर उनके काथ्य के विषय में निश्चित घारणा बनाना तो किवन है, परन्तु एक अनुमान-रेखा अवश्य बनाई जा सकती है। जीवन सम्बन्धी घटनाओं पर भावनाओं की प्रतिक्रिया का व्यक्तीकरण उन्होंने काव्य में किया है, परन्तु उन रचनाओं का कलापक्ष पूर्णत्या नगण्य है। घटनाओं का वर्णन, बाजबहादुर के प्रति स्नेह का संकेत तथा उसके गम्भीर प्रभाव का अभिवयंजना सीधी-सादी उक्तियाँमात्र हैं। भावों की सरलता ही उनकी मुन्दरता है, इसके अतिरिक्त सौष्ठव, कला इत्यादि के विषय में, जिनकी भूरि-भूरि प्रशंसा कुछ इतिहासकारों ने की है, सर्वथा निराश होना पड़ता है। पदों के विकृत लय-भंग, छंद तथा शब्दों की तोड़-मरोड़, उनके काव्य के कला-पक्ष की पूर्ण होनता के प्रमाग हैं, पर इन समस्त विकृतियों में छिपा हुआ उनके स्नेह-सिक्त नारी-हृदय की भावनाओं की मुस्कान हृदय को आर्कावत कर लेती है। बाजबहादुर को सर्वस्व अर्पण कर देने वाली इस वारांगना के शब्दों का सत्य तथा उल्लास अभिव्यंजना प्रसाधनों की न्यूनता के कारण छित्र अवश्य जाता है, पर नारी की अत्रने प्रेमी पर एकाधिपत्य भावना तथा प्रेमी के प्रति उसकी हित कामनाएँ उनकी सर्वदोषपुक्त अभिव्यंजना शैली होते हुए भी साकार हो जाती हैं।

"संसार के समस्त जन धन एकत्रित करते हैं, पर मेरा वैभव तो प्रिय के द्वारा प्राप्त प्रेम की पूँजी पर हो निर्भर है। अपनी उस पूँजी को में सुरक्षित करके रखूँगी तथा उसकी कुञ्जी भी अपने ही पास रखूँगी जिससे किसी अन्य स्त्री की ृष्टि उस पर न पड़ जाय। इस प्रेम की पूँजी में अनुदिन वृद्धि होती जाती है, उसमें से एक गुंजा भी कम नहीं होता। बाज्बहादुर के स्नेह के लिए में प्रारा तथा धन सर्वस्व न्यौछावर कर दूँगी।"

उर्दू प्रधान वातावरए। में रहते हुए भी, उनकी भाषा में संस्कृत शब्दों का प्रयोग है। दृष्टि, त्रिया, पापी, स्नेह इत्यादि शब्दों का ग्रस्तित्व गुसलमानी वंभव में पनपती हुई भाषा के प्रभाव से युक्त वातावरए। में ग्राश्चर्य का कारए। है, परन्तु ऐसा ग्रनुमान होता है कि बाजबहादुर के संसर्ग में ग्राने के पूर्व उनका पालन-पोषए। हिन्दू वातावरए। में हुग्रा था जिससे उन्हें हिन्दी तथा संस्कृत से कुछ परिचय प्राप्त करने का श्रवसर मिला था। यह सत्य है कि मध्यकालीन जीवन की कुंठाग्रों में नारी द्वारा सर्जित साधारण रचनायें भी बहुत महत्व रखती थीं, परन्तु उनके काव्य के विषय में प्राप्त श्रमेक श्रितिशयोक्ति-पूर्ण उल्लेख उनके काव्य की साधारराता का उपहास-सा करते हुए प्रतीत होते हैं।

तीन तरं त- मध्यकाल की सामन्तीय व्यवस्था में रिक्षताओं तथा वेड्याओं की संख्या गौरव तथा शिक्त की प्रतीक थी। सामन्तों की सभाओं में वेड्याओं का रहना उस युग में साधारण प्रचलन था। तीन तरंग श्रोरछा नरेश महाराज मधुकर शाह के ग्राश्रित श्रोरछा दरवार की ग्राश्रित वेड्या थी। इसका उल्लेख बुन्देल वेभव की कवियित्रियों के मध्य मिलता है। इनका जन्म सम्वत् १६१२ तथा रचनाकाल संवत् १६४० माना जाता है। इनका लिखा हुया कोकशास्त्र ग्रंथ कहा जाता है।

शेख रंगरेजन—मुसलमानी वंभव के उन्मुक्त विलास के अवैध चिह्न श्राज भी लखनऊ की फूलवालियों तथा पानवालियों के स्वच्छन्द व्यवहार में जीवित हैं। रीतियुग की मादकता और मस्ती में इन्हीं मुक्त किया-कलापों की भरमार थी। गाईस्थिक प्रेम-लीलाओं के साथ, वारांगनाओं तथा अन्य स्वच्छन्द वृत्ति वाली स्त्रियों का भी बोलबाला था। शेख के व्यक्तिगत जीवन के विषय में तो अधिक नहीं कहा जा सकता, क्योंकि इसका कोई निश्चित ऐतिहासिक आधार नहीं मिलता, परन्तु यह निश्चित है कि उसके व्यक्तित्व में साधारण नारी की परिसीमाओं की कुंठा नहीं थी। आलम से परिचय होने से पूर्व ही उन्हें काव्य-रचना का ज्ञान था, और उनकी प्रतिभा मुखर थी। उनके जीवन का प्रारम्भिक परिचय ही उनके व्यक्तित्व का परिचायक बनने के लिए यथेडट है।

शेल का उल्लेख प्रायः समस्त लोज ग्रंथों तथा इतिहासों में मिलता है। श्रालम से परिचय होने से पूर्व उनके जीवन के विषय में केवल इतना ही कहा जा सकता है कि उनका जन्म एक मुसलमान घराने में हुन्रा हुन्रा था, ये जाति की रंगरेज थीं तथा कपड़े रंगकर ही जीविका निर्वाह करती थीं। इसी वृत्ति ने उनके जीवन तथा भावनान्नों को विकास का महान साधन दिया। नैतिक उच्छु लतता के उस युग में शेल तथा श्रालम की पुनीत प्रेम-ग्रंथि प्रेम की अनेकमुखी रिसकता पर एकनिष्ठ प्रेम के विजय की घोषणा करती है। दो एक दूसरे के लिए बने प्राणी समाज, धर्म श्रीर सम्पूर्ण संसार के विरोधों की शृंखला तोड़कर, श्रनेक बन्धनों का श्रतिक्रमण कर मिल गये। दोनों की भावनान्नों को जो पारस्परिक भावगत सामंजस्य प्राप्त हुन्ना उन्होंने उनकी प्रेम-गाथा को श्रमर बना दिया।

े श्री शिवसिंह जी ने श्रालम तथा शेख दोनों ही का उल्लेख शिवसिंह सरोज में किया है। उनके मतानुसार श्रालम सनाह्य ब्राह्मण थं। इनका रचनाकाल साधारणतः

सम्बत् १७४० से १७७० तक माना जाता है। ग्रालम केलि की हस्तिलिखित प्रित की तिथि १७५३ है, श्रतः यह पूर्णतया सिद्ध हो जाता है कि ग्रालम का समय श्रठारहवीं शताब्दी के पूर्वार्द्ध तथा उत्तरार्द्ध का श्रारम्भ रहा होगा। श्रालम श्रौरंगजेब के पुत्र मुग्रदेजम के दरबार में रहते थे। श्रालम के निश्चित् समय के श्राधार पर ही शेख के समय का भी ग्रतुमान किया जा सकता है, परन्तु उनकी जन्म-तिथि तथा मृत्यु-तिथि का ठीक-ठीक निश्चय ग्रभी नहीं हो सका है।

शेख तथा आलम के प्रएाय के आरम्भ की कथा यद्यपि प्रसिद्ध है, पर उसका उल्लेख इस प्रसंग में आवश्यक प्रतीत होता है। परिचय से पूर्व आलम ने शेख के यहाँ अपनी पगड़ी रंगने को भेजी, उसकी छोर में एक कागज पर दोहे की अधूरी पंक्ति लिखी थी—

कनक छरी-सी कामिनी, काहेको कटि छीन। मुखर तथा कुशाग्र बुद्धि शेख ने दूसरी पंक्ति लिखकर दोहेको पूर्ण कर दिया— कटिको कंचन काटि विधि, कुचन मध्य घरि दीन।।

शेख द्वारा पूर्ति किये गये इस दोहे के विषय में काफी मतभेद है। मुंशी देवीप्रसाद जी के अनुसार जिस पद की पूर्ति शेख ने का थी, वह दोहा नहीं एक कवित था, जिसके तीन पद आलम ने पूरे कर लिये थे और चौथा शेष था। पद इस प्रकार है—

प्रेम के रंग पर्ग जगमर्ग जामिनी के,

जीवन की जोति जोग जोर उमगत हैं।

मदन के माते मतवारे ऐसे घूम हैं,

भूमत हैं भुकि-भुकि भंपि उघरत हैं।।

श्रालम सा नवल निकाई इन नैननि की,

पाँखरी प्रस्म पे भूवर विरक्त हैं।

पाँखुरी पहुम पै भेंवर थिरकत हैं। शोख ने ग्रन्तिम इन पंक्तियों को लिखकर कवित्त को पूरा किया—

चाहत हैं उड़िबे का देखत मयंक मुख,

जानत हैं रैनि ताते ताहि में रहत हैं।।

पद चाहे कुछ भी रह' हो पर यह निश्चित् है कि इस प्रकार की घटना उनके जीवन में हुई थी। ग्रालम इस ग्रनोखी काव्य-प्रतिभा पर ग्रनायास ही मुग्ध हो गये। उनके किव-हृदय की भावुकता ने समस्त धार्मिक तथा सामाजिक बंधनों का ग्रतिक्रमण कर शेख को ग्रपना पूरक बनाने के लिए ग्रातुर हो उठी। ग्रालम उस पर इतने मुग्ध हो गये कि जब तक ग्रपनी भावनाग्रों को वैवाहिक शृंखलाग्रों द्वारा स्थिर ग्रीर सुदृढ़ नहीं बना लिया उन्हें संतोष नहीं हुग्रा।

दोख़ के विषय में प्रचलित ध्रनेक कहानियों से प्रमािएत होता है कि उनका

जीवन विवाह के पश्चात् भी काफी स्वतंत्र था। उनके पुत्र का नाम जहान था। ऐसा जात होता है कि मध्यवर्गीय कुलीन स्त्रियों के जीवन के बन्धन उनके जीवन में नहीं थे। शाहजादे मुग्रज्जम के साथ जिस प्रकार के विनोद का उल्लेख मिलता है, उससे ऐसा भास होता है कि वे राजदरबार इत्यादि स्थानों पर स्वच्छन्दतापूर्वक ग्राती-जाती थीं। एक दिन मुग्रज्जम ने शेख से पूछा, "क्या ग्रालम की पत्नी ग्राप ही हैं?" शेख ने प्रस्तुत उत्तर दिया, "हाँ, जहाँपनाह! जहान की माँ में ही हूँ।" इस हास-प्रतिहास से शेख के मुखर व्यक्तित्व का परिचय तो मिलता ही है, साथ ही उनके जीवन की स्वाधीनता की रेखा भी स्पष्ट दिखाई देती है।

'श्रालमकेलि' की रचनाओं की एकरूपता के श्राधार पर श्रानेक श्रालोचक शेल के नाम से लिली किवताओं को भी श्रालम द्वारा रचित ही मानते हैं, परन्तु शेल के जीवन के निर्माण में किवत्व की प्रधान प्रेरणा को देखते हुए उनके विषय में इस प्रकार की शंका श्रन्यायपूर्ण है। शेल की किवत्व शिक्त पर मुख्य होकर ही श्रालम ने धर्म की सीमा का उल्लंघन कर उनसे विवाह किया था, श्रतः उनकी प्रतिभा के विषय में तो किसी प्रकार का सन्देह किया ही नहीं जा सकता। शेल की इस प्रतिभा को देखते हुए उसके नाम से लिले हुए किवतों श्रीर सबैयों को श्रालम द्वारा प्रशीत मानना श्रन्याय होगा। रही एकरूपता की बात, वह शेल तथा श्रालम के संसर्गजन्य प्रभाव को ध्यान में रखने से पूर्णतया नगण्य पड़ जाती है। श्रतः श्रालम केलि में संगृहीत शेल के नाम से लिले हुए किवतों को श्रालम द्वारा प्रशीत मानने का कोई कारण शेष नहीं रह जाता।

श्रालम तथा शेख की किवताओं का संग्रह श्रालमकेलि के नाम से प्रकाशित हुआ है। इसकी हस्तिलिखत प्रति नागरी प्रचारिए। सभा के संग्रहालय में सुरक्षित है। ध्रालमकेलि श्रुंगार रस का उत्कृष्ट ग्रंथ है। सम्पूर्ण ग्रंथ व्रजभावा में हैं। यह इस दम्पित की संयुक्त रचना है जिसमें रीतिकालीन श्रुंगारिक काव्य की परम्परा के श्रनुसार प्रेम-लीलाओं तथा नाग्यका-भेदों का वर्णन है। पदावली के श्रारम्भ में कुछ वाल-लीला के पद हैं जिनमें एक पद शेख का लिखा हुआ है। इस पद में गंगावाई के वात्सल्य का सौध्ठव तो नहीं है, परन्तु कृष्ण के वालजीवन का स्वाभाविक तथा सुन्दर चित्रए। है, बालक कृष्ण की चंचलता यशोदा की मातृवत्सलता सुन्दर शब्दों में चित्रित है—

बीस विधि आऊँ दिन बारीये न पाऊँ और, याही काज वाही घर बाँसनि की बारी है।। नेकु फिर अइहें कइहें दें री दें जसोदा मोहि, मों पे हठि माँगे बंसी और कहूँ ढारी है।। सेख कहै तुम सिखवी न कछु राम याहि,
भारी गरिहाइनु की सीखे लेत गारी है।
संग लाइ मझ्या नेकु न्यारो न कन्हैया कीजे,
बलन बलेया लंके मैया बलिहारी है।।
बाल-लीला का यह चित्र सुन्दर तथा सजीव बन पड़ा है।

इस संग्रह का दूसरा शीर्षक है--वयःसन्धि । इस प्रसंग के केवल दो कवित्त हैं जिनमें से एक में न तो शेख का नाम है श्रौर न श्रालम का । दूसरा कवित्त श्रालम द्वारा रचित है ।

नवोद्रा वर्णन के अनेक किवतों के साथ शेख द्वारा रिवत एक किवत भी है। शेख की श्रृंगार-भावना में एक बात ध्यान देने की है कि उनके काब्य में नारी-हृदय की श्रृंगारिक अनुभूतियों की अभिव्यंजना नहीं है। अपने युग के किवयों की भाँति ही उन्होंने नारी पर उपभोग प्रधान दृष्टि ही डाली है। नारी हृदय का प्रेम, उसकी कामना कुछ भी व्यक्त नहीं है, रिसक पुरुषों के स्वरों में स्वर मिलाकर उन्होंने भी नायिकाओं का वर्णन उसी प्रकार किया है जिस प्रकार पुरुषों ने। यह अवदय सत्य है कि इन दर्णनों में नारी की प्रत्यक्षानुभूति के अभाव में भी काफ़ी सजीवता तथा यथार्थता है।

नायक की दूती की यह मुखर वाएगी सलज्ज नारीत्व से बहुत दूर दृष्टिगत होती है, उनके काव्य में परम्परायत काव्य-रचना का अनुकरएमात्र है, पर उस अनुकरए में इतनी यथार्थता का अस्तित्व वास्तव में आइचर्य का विषय है। अनूदा बालिका का भय, उसकी शंका सब कुछ शेख की कल्पना में सजीव हं—

कीनी चाही चाहिली नवोढ़ा एकं बार तुम,

एक बार जाय तिहि छल डर दीजिये।

सेख कहाँ श्रावन सुरंली सेज श्रावे लाल,

सीखत सिखंगी मेरी सीख सुन लीजिये।।

श्रावन को नाम सुन सावन कियो है नेना,

श्रावन कहं सु केसे श्राइ जाइ छोजिये।

बरबस बस करिवे को मेरो बस नहीं,

ऐसी बैस कहाँ कान्ह कंसे बस कीजिए?

नारी के प्रति इस वृध्टिकोए। के चित्र म्राज को नारी की भृकुटी वंकिमा बन इस जीवन-बर्शन के प्रति एक श्रवनयकारी भावना से भर जाता है। पुरुष द्वारा की हुई इस प्रकार की श्रभिव्यंजनाश्रों में उनके हृदय, उनकी प्रवृत्तियों तथा उनके मानस का इतिहास व्यक्त है, परन्तु नारी ने ग्रपनी इस उपभोगिता को ही जीवन की सार्यकता मान लिया था। रीतिकाल के साधारण स्वरों में मिले हुए नारी के स्वर उस तथ्य का पूर्णतया प्रति-पादन करते हैं। प्रथम समागम के भय से आकुल वालिका के विषय में नायक को आक्ष्वासन देती हुई दूती के ये स्वर किसी नारी द्वारा लिखे गये हैं, यह भावना बड़ी विचित्र लगती है।

दूती नायक से कहती है, तुम उस नवोडा को एक बार में ही अपना लेना चाहते हो, अभी तो उसके लिए तुम्हें प्रवास करना पड़ेगा। मेरी सीख मानकर इस बात से धंर्य धारण करो कि वह सीखते-सीखते सीखेगी। अभी तो वह नवोड़ा आने के नाम से ही नंत्रों को सावन बना लेती है। उसको विवश करके लाने की क्षमता मुक्त में नहीं, तुम्हीं बताओं कान्ह इस वयस में उसे किस प्रकार वश में लाया जा सकता है?

प्रीदा श्राभसार—वर्णन के प्रशंग में शेल द्वारा रचित कोई पद नहीं है। श्रिमसार के चित्र सुन्दर तथा सजीव हैं। कल्पना की उड़ान भी ऊँवी है। शेल, जैसा कि श्रनेक बार कहा जा चुका है, साधारण कुलशीला नारियों से भिन्न थी, उनके शृंगार की ग्रिमध्यंजना में पुरुष के दृष्टिकोण के व्यक्तीकरण का एक ग्रौर भी कारण श्रनुमान किया जा सकता है कि पित की काव्य-प्रतिभा तथा काव्यादशों का श्रद्धसुरण करके ही उन्होंने भी इस प्रकार की रचनायें की हों। परन्तु श्रालम से प्रथम परिचय के पूर्व ही उनके द्वारा रचित पित्तयाँ उसी दृष्टिकोण से सिक्त हैं तथा उसमें यथेष्ट स्पष्ट-विता है। शेल द्वारा बनाये गये श्रभसार के चित्र रीतिकालीन श्रन्य किवयों के श्रभसार चित्रों के समान ही परकीया सम्बन्धी भावों पर श्राधृत हैं।

घूँघट ते सेख मुख जोति न घटँगी छिनु, भीनी पट न्यारियं भत्तक पहिचानि है। तूतो जाने छानी, पौन छानी या रहेगी बीर, छानी छिब नैनन की काको लोह छानि है?

इन प्रसंगों की कविताओं में भावपक्ष से अधिक कलापक्ष प्रधान है। ग्रिभि-सारिका के साथ जाने वाली दूती उससे कहती है, तू घूँघट से अपने मुख की ज्योति को छिपाना चाहती है, पर तुम्हारे भीने पट को भेदकर भी उसके नेत्र तुम्हें पहिचान लेंगे। तू समभती है कि तेरे इस अवगुण्डन ने तेरे मुख को आवेष्टित कर दिया है, पर यह सौन्दर्य रोके नहीं कक सकता; भीने पट में से छन-छनकर निकलती हुई सौन्दर्य की ज्योति किसका रक्तपान करेगी?

मानिनी प्रसंग के अनेक कवित्त शेख द्वारा रिचत हैं। इन पदों के भाव तथा कलापक्ष दोनों ही अत्यन्त सबल हैं। मानिनी का मान तोड़ने के लिए उन्होंने नायक के आंसुओं की बाढ़, विरह की ज्वाला, उनकी अस्तव्यस्त अर्द्ध चेतनता का वर्णन किया है, कहीं उनके इयाम के आंसुओं से सर-सिरताएँ भर जाती हैं—

शेख कहै प्यारी तू जो जबहीं ते बन गई,
तब तब ही तें कान्ह भेंनुबन सर करे हैं।
याते जानियत है जू वेऊ नदी नारे नीर,
कान्ह वर विफल वियोग रोय भरे हैं।।
श्रीर कहीं उनकी विरह-ज्वाला से विरह भी जल जाता है—
जोगी कंसे फेरिन वियोगी आवै बार बार,
जोगी ह्वै है तो लिंग वियोगी बिललात है।
जा छिन ते निरिंख किसोरी हिर लियो हेरि,
ता छिन ते खरोई घरोई पियरातु है।।
शेख प्यारे अति ही बिहाल होई हाय हाय,
पल पल अंग की मरोर मुस्कातु है।
श्रानि चाल होति तिहि तन प्यारी चिल चाहि,
विरही जरिन ते विरह जरघो जातु है।।

योगियों का-सा विकित्त होकर तेरा वियोगी विद्धल हो रहा है। जिस क्षरण से हिर ने किशोरी को देख लिया है, उसी क्षरण से मानो उसके जीवन की गित हो जड़ हो गई है। विरह की पीड़ा से उसका एक-एक ग्रंग मुरक्षा रहा है, उसके शरीर की गित ही कुछ ग्रौर हो रही है। हे प्यारी ! चलकर उसकी चाह पूरी करो नहीं तो तुम्हारे प्रेम तथा मान का कारण यह विरह भी उस विरही के साथ ही चला जा रहा है।

विरही की मृत्यु के साथ विरह श्रौर मान की समाप्ति की उद्भावना जिन इाद्दों से हुई है वह उनकी प्रौढ़ श्रीभव्यंजना-शक्ति के परिचायक हैं।

नायक की दृती—इस प्रसंग के श्रधिक पदों में नायिका का स्वयं दृती रूप व्यवत है। इसके श्रतिरिक्त किव का रूप-वर्णन भी इन प्रसंगों में है जो कला तथा भाव दोनों दृष्टियों से सुन्दर तथा सफल है। श्रभिनव श्रलंकृता नायिका के नैसिंगक सौन्दर्य का यह भावुक तथा कल्पनायुक्त चित्रण उस युग के थेष्ठतम साहित्यकारों की रचनाश्रों से टक्कर लेने की क्षमता रखता है—

सीस फूल सीस घटघो, भाल टीका लाल जरघो, कछु सुक्र मंगल में भेद न विचारिहों। बेसरि की चूनी जोति खुटिला की दूनी दुति, बीरिन की निगन तरैयाँ ताकि वारिहों॥ सेख कहे स्थाम विघु पून्यो को सो देखि मुख, बुद्धि बिसरैगी वेगि सुधि ना सँभारिहों। नभ के नुखत दुरेंगे नहीं न्यारे त्यारे, ्र दीपक दुराय नव दीपति निहारिहों।

— मुवर्ण शीशफूल के साथ मस्तक पर लगा हुआ अविशास सहाग-बिन्दु तथा शुक धौर मंगल में भेद नहीं ज्ञात होता । एक और बेसर तथा खुटिला की अगिएत ज्योति तथा दूसरी और कान के आभूषए। रत्नजटित बीर की ज्योति, जिसके समक्ष तारों का आलोक भी फीका पड़ जाता है, नक्षत्रों तथा तारिकाओं के साथ राका-शशि के समान आलोकित मुखमंडल को देखकर सुधि-बुधि भूल जायगी । नभ के नक्षत्र अमावस्या के अंधकार में ही पूर्ण ज्योतित होते हैं । दीपक की ज्योति को बुभाकर उसके अंगों के आलोकदर्शन की कल्पना में, नायक की वाक्-चातुरी, वंदग्ध्य के साथ ही शेख की कल्पना-शक्ति तथा वाक्-विद्याता का परिचय मिलता है ।

इस प्रसंग के कई किवत्त शेख द्वारा रिचत है जिनमें विशित श्रलंकारों की छटा तथा भावों की विदम्धता को देखकर शेख की प्रतिभा पर श्राश्चर्य होता है। नायक के प्रस्ताव पर दूती की यह श्राशा श्रीर खीक शेख के रोचक शब्दों में सुनिये—

रस में विरस जानि कैसे बिस कीजे आनि,
हा हा करि मोसों अब बोलिही तो लरोंगी।
जोरिन के आधे नाउँ आधी रैन दौरि जाउँ,
राधा जू के संग वै न आधो डग भरोंगी।।
सेख होत न्यारे ऐसी पीर लाये प्यारे तुम,
अबही हौं विरह बखाने पीर हरोंगी।
आज हू न ऐहे काम कालि चिल जह सोह,
परों लिग हों ही बाके पायँ जाय परोंगी।।

हे श्याम ! राधा तो इतनी विरस हो रही है कि उसे वश में करना बहुत कठिन है। यदि तुमने श्रव इस विषय में कुछ कहा तो में लड़ पड़्री। उसके इस मान की कठिन श्रवस्था में तो यही लगता है कि वह श्राज नहीं श्रायेगी, कल उसके सामने जाने का साहस करूँगी श्रीर परसों उसके पैरों पर पड़ जाऊँगी, पर श्राज तो उसका सामना करने का साहस मुक्त में नहीं है।

दूती द्वारा नायक को दी हुई अनेक लांछराापूर्ण फटकार बहुत ही रोचक है, नायक की विद्वलता का अनन्द उठाते हुए उसे और भी चिड़ाने के लिए दूती के ये स्वर कितने विनोदपूर्ण और सरस हैं—

नेह नहि नैनन सनेह नहीं मन माहि, देह नहीं विकल वियोग जरि आई है। भूठ यों ही कहत परवस मरघो जान हों सु, नहीं बरबस बरिग्राई है। परबस

विरह-वर्गन-शेख के विरह में काम की दाहक ज्वाला है, प्रेम की वह श्रांच नहीं जिससे वासनायें तपकर निखर जाती हैं। विरह की श्राग में कामुकता की प्यास है, वासना की नुष्णा है। इस ज्वाला का केवल एक समाधान है, त्रियतम से मिलन । मिलन का मानसिक पक्ष पूर्णतया गौरा तथा शारीरिक पक्ष बिलकुल कुंठारहित है। स्त्री श्रीर पुरुष दोनों ही पक्षों में विरह का ग्राधारभूत कारए काम की पिपासा ही है। इन्द्रियों कामनाश्रों की परिपूर्ति का माध्यम नहीं, साध्य बन गई हैं। शेख के प्रेम-वर्णन में सभी प्रसंगों में इसका श्राभास मिलता है, परन्तु विरह-वर्णन में काम की भूख पूर्ण स्पष्टता से व्यक्त हो गई है। ग्रातिशयोक्तियाँ यद्यपि उपहास नहीं बन गई हैं, पर उनमें करुए। के द्रावक प्रभाव से ग्रधिक विदग्धता का चनत्कार 🖰 । विरह से जलती हुई यह नायिका—

परम मानिनी तेरी लाल मैं विकल देखी,

बपु न सँभारे कछ उठि न सकति है। कीन्हीं कहा मोसों कहाँ स्याम हाँ बलाह लेऊ,

जात धकधकी उर ध्रनल धुकति है।। हारे सीरो नीर होत धीम ज्यों प्रबल ज्वाल,

महर महर सिर पाई भभकति है। एक ही स्रधार वाके हिये है रहत प्रान,

वा टक लगाये मगु कान्ह को तकति है।।

## इसी प्रकार-

जैसे तुम बिधे वैसे ग्वारिनि बिधी है कान्ह, हों न कहों बात राखि ठकुर सोहाते की। बैनन को मतो बाके मन हु में नाहिन पै, कछक मिताई देखों रीनिन के नाते की।। मन मिल्यो जा सो सपतेहैं मिल जैये बलि, हिये में जो ह्वं है तो अब एती कहा हाते की। शेख मनि प्रथम लगनि हिलगाने तन, तैसी छावै ताँवरि भवर मदमाते की।।

प्रथम प्रेम की मादकता से भाने वाली यह ताँवरी ग्रपने ढंग की श्रन्ठी है। शेख के श्रधिकतर पद दूतीवाक्य हैं। उन्होंने नायक तथा नायिका की दूतियों का चित्रए। किया है। रोतिकाल के साधारए। जीवन में उन्मुक्त प्रेम की यह उच्छू खलतायें बहुत गहरी जड़ों में प्रविष्ट गई थीं। शेल के जीवन के विषय में भी इस प्रकार का कोई निर्णय देना यद्यपि न्यायसंगत न होगा, पर काव्य में जीवन की श्रंभिव्यक्तियां यदि कुछ भी स्थान रखती हैं तो इस प्रकार के श्रनुमान सर्वथा श्रस्वाभाविक नहीं हैं। उनके श्रिधकांश पद संदेशवाहिका की उक्तियां हैं। उनके जीवन के विषय में जो श्रनेक उल्लेख प्राप्त होते हैं, उससे यह पूर्णतया प्रमाणित हो जाता है कि शेल के जीवन में साधारण नारी की परिसीमायें नहीं थीं, परिसीमाश्रों के श्रभाव में समाज के नैतिक पक्ष की स्वच्छंदता का प्रभाव तथा उसमें उनका योग श्रसम्भव नहीं है।

कुछ थोड़े से पद सखी के प्रति सखी की उवितयों के रूप में लिए गये हैं, जिसमें नायिका श्रापबीती ग्रपनी सखी को सुनाकर ग्रपने हृदय का भार हलका करती है, तथा ग्रपने उल्लास में उसे भी ग्रपनी समभागिनी बनाती है। इन उवितयों में श्रुंगार की मुक्त ग्रभिव्यंजना है। ग्रात्मानुभूतियों के उल्लास को ग्रपने सुहृद पर व्यक्त करने में एक विशेष ग्रानन्द तथा सन्तोष मिलता है। यौवन की मादकता में यह श्रावश्यकता ग्रनिवार्य-सी हो जाती है। शेख की इस प्रकार की उवितयों में मादक भावनाएँ कम मस्त किया-कलाप ग्रधिक है। एक किया के विस्तृत वर्णन में चित्र की स्पष्टता तथा सजीवता ग्रकित हैं—

देह सो निहाये नाहु नेकु श्रागे कीन्हें बाहु,
छाँइयो छुवित नार नाहियो करित है।
प्रीतम के पानि पेलि श्रापनी भुजं सकेलि,
परिक सकुच हियौ गाढ़ौ के धरित है।।
सेख कहें श्राधे बैन, बोलि किर नीचे नैन,
हा हा किर मोहन के मनिह हरित है।
केलि के श्ररम्भ खिन खेल के बढ़ायेबे को,
प्रौढ़ा जो प्रवीन-सो नवोक्षा हु ठरित है।।

खंडित। वर्णन—मध्य युग में स्त्री की विवशता का उपहास-सा करता हुन्ना यह नायिका-भेद श्रपना प्रमुख स्थान रखता है। श्रृंगारिक स्वच्छंदता के उस युग में नारी की भावनाओं का मूल्य इन उक्तियों से आँका जा सकता है। रसात्मक दृष्टिकोग् के श्रालोचक चाहे नारी की रस के क्षेत्र में सिक्रयता यह कहकर सिद्ध कर लें कि पुरुष हर समय नारी के पर में सिर रखता हुन्ना दिखाई देता है, परन्तु स्थिति की वस्तिविकता श्रृंगार के मानसिक पक्ष पर शारीरिक पक्ष की विजय से ही सिद्ध हो जाती है। प्रेम के क्षेत्र में नारी की विवशता इस प्रकार की श्रनेक उक्तियों में स्पष्ट ध्वनित होती है—

बोली ताहि सो सौंहै जोरे कौन भौंहे ऐसे
पार्य परौ वाके जाके पांयन पर वारे हो।
प्यारी कहाँ ताही सौं जुरावरे सो प्यारे कहे,
ग्राजकाल रावरे परोतिन के प्यारे हो।।

हीन भावनाजन्य तथा दुवंलता के प्रतीक इन व्यंग्यों के अतिरिक्त शठ नायक के चित्र भी बहुत सजीव श्रीर स्वाभाविक हैं, खंडिता की चुटीली श्रीर सरस उक्तियों की रोचकता देखिये—

हीली हीली हमें भरों हीली पाम हिर रही,
हरे से परत ऐसे कौन पर हहे हो?
गाड़े जु हिया के पिय ऐसी कौन गाड़ी तिय,
गाड़ी गाड़ी भुजन सौं गाड़े गाड़े गहे हो।
लाल लाल लोचन उनींदी लागि लागि जात,
साँची कहाँ सेख प्यारे में तो लाल लहे हो।
रस बरसात सरसात श्ररसात गात,
श्राये प्रात कहाँ बात रात कहाँ रहे हो?

श्रृंगार की इन रचनाओं के नाय क और नायिका यद्यि पूर्णतया लौकिक हैं, परन्तु शेख ने हिर, राधा, गोपी इत्यादि शब्दों के आरोपरण से राधा और कृष्ण की प्रेम-लीलाओं के चित्रण की ग्रीट में साधारण प्रेम के चित्रण की स्वयुगीन परम्परा का निर्वाह किया है। इन चित्रणों में प्रेम का शारीरिक पक्ष ही प्रधान है। स्त्रीमुलभ लज्जाजन्य शारीरिक कुंठाओं का इनमें पूर्णतया ग्रभाव है। हिन्दी साहित्य के इसी युग की दो-चार कवियत्रियां भारतीय नारी के श्रृंगारिक स्वकीयत्व में ग्रपवाद रूप हैं। मीरा का प्रेम जहां ग्रपाथिय के प्रति भी स्वकीया भावना से ही ग्रोतप्रोत रहा, शेख ने प्राकृतिक लज्जा तथा स्त्रियों के प्रति सामाजिक कुंठा का ग्रतिकिमण कर समाज की उन्मुक्त श्रृंगारिप्रयता में एक पृष्य के समान ही योग दिया। परन्तु कृष्ण की जीवन की घटनाओं तथा उनके चरित्र सम्बन्धी पशें में स्थूल ग्रुनुभावों तथा ग्रश्लील भावनाओं की ग्रोक्षा स्वस्थ मानसिक ग्रुनुभृतियां चित्रित हैं। भ्रमर गीत तथा गोपी-विरह इत्यादि प्रसंगों में व्यक्त श्रुंगार में प्रेम प्रसूत ग्रनेक सूक्ष्म ग्रनुभृतियां व्यक्त हैं, इन पदों का लौकिक पक्ष साध्य नहीं, कामनाओं की ग्रीभव्यक्ति का माध्यम मात्र है।

भ्रमर गीत—इस प्रसंग के चार किवल शेख द्वारा रिचत हैं जिनमें गोिषयों की ग्राशा में उद्धव के ग्रागनन से व्याघात, उनकी प्रेमोसिचित भावनाएँ तथा उनके बाला जीवन के साथ ग्रसामंजस्य पर सुरदर व्यंग्य हैं। भ्रमर गीत के इन पदों में व्यक्त सौष्ठव तथा सौन्दर्य धौर शृंगार तथा ध्रपायिव शृंगार व्यान देने योग्य ह। गोपियों की भावना की ज्वाला में वह ग्रग्नि है जो वासनाग्रों को तपाकर स्वर्ण बना देता है, जिनकी भावनाग्रों की प्रखरता में कामनायें स्वतः ही गौग पड़ जाती हैं।

शेख की गोपियाँ साधारण नारियाँ हैं जिन्होंने कृष्ण को अपने जीवन का सर्वस्व मान लिया है। उद्धव के योग का सामंजस्य अपने जीवन के साथ कर सकने में वे असमर्थ हैं, अतः वे शेख के कलापूर्ण शब्दों में अपने सरल औत्सुक्य को प्रश्न बना-कर उद्धव के समक्ष रखती हैं—

चाहती सिंगार जिन्हें सिंगी सो सगाई कहा
श्रीधि की है श्रास तो श्राधारी कैसे गिहिये?
विरह श्रगाध तहाँ सुन्न की समाधि कौन,
जोग काहि भावे जो वियोग दाह दहिये।
सेख कहै मैन मुद्रा मोहन जू लाये बन,
मुद्रा लाश्रो कानन सुनेई सूल सहिये॥

पूर्व जीवन में आई हुई अनेक दैनिक आपदाओं का आभास देकर, कृष्ण को प्रेम न सही तो रक्षा करने के ब्याज से ही बुलाना चाहती हैं। विरही के लिए एक-एक पल युग-समान होता है। युग और याम का अन्तर नहीं ज्ञात होता—

जुग है कि जाम ताको मरमु न जाने कोई,

विरही को घरी ग्रौर प्रेमी को जुपलुहै।

सेख प्यारे कहियो संदेशा ऊधी हरि आगे,

व्रज बारिवे को घरी घरी घृत जल है।। हाँसी नहीं नैसकु उकासी नहीं जोग तन्,

विरह वियोग भार ग्रौर दावानलु है।

सिर सौंन खेले पग पेले न परे लौं जाय,

गिरि हू ते भारो इहां विरह सबल है।।
उद्धव के लौटने के प्रसंग के प्रन्तगंत जो किवल हैं उनमें शेल की कला का माधुर्य,
वैदग्ध फ्रौर कल्पना व्यक्त है। उद्दीपन रूप में प्रकृति-चित्रएा भी ग्रन्पम है। उद्धव
मथुरा लौटकर जिन शब्दों में गोपियों की ग्रवस्था का वर्एंन करते हैं उनमें नारीजीवन की विवशताजन्य करुएा साकार हो जाती हैं। गोपियों के जीवन की उदासी
प्रकृति के मादक उपकरएों पर भी व्याप्त हो गई हैं। शेल के शब्दों में—

माती मद कोकिल उदासी मधुमास बोले, स्वांती रस तपति ग्रबोली रहे चातकी। सेख कहै भौरा भौरी कँवलिन गुँजारे पुँज,
छाती तरकिन सुनि युवती की जाति की ॥
रास रस ब्राद्धं सुधि सरद सतावं ना तो,
विरह वसन्त वज घरी घरी घात की ॥
चितवन चैन की वे चाँदनी श्रचेत भई,
जीती है जुन्हाई जिन कातिक की रात की ॥

जिन गोपिकाश्रों ने कार्तिक की जुन्हाई में तुम्हें जीत लिया था वे चैत की चौंदनी द्वारा उत्पन्न शूल को सहन करने में श्रसमर्थ हैं। मदमाती कोयल के स्वर में उदासीनता है। गोपियों के ताप के सामने चातकी श्रपनी तपन को भूलकर मौन हो गई है।

उद्धव के इस संदेश के म्रितिरिक्त जिन पदों में गोपियों का विरह व्यक्त है उनमें भी भावनाम्रों की प्रधानता, प्रकृति के उपकरणों द्वारा उद्दीप्त होकर व्यक्त है, गोपी विरह-प्रसंग के पदों में से एक पद इस कथन की पुष्टि के लिए पर्याप्त होगा।

गोपाल जब से मध्वन चले गये हैं, गोकुल का मध्वन उनके लिए विषम दानव के समान भयावह बन गया है। कालिन्दी तट के कदम्ब वृक्ष जो उनके जीवन की अनेक मधुर स्मृतियों के केन्द्र हैं उन पर से अनेक पक्षियों का कलरब उनकी टीस को द्विगुणित कर देता है और यह काली कोयल मानो अपने हूकभरे स्वर से उनका कलेजा निकालना चाहती है। अपनी सारी मधुरिमा का विस्मरण कर वह उनके साथ काग की-सी कटुता कर रही है—

जबतें गोपाल मधुवन को सिधारे भाई,

मधुवन भयो मधु दानव विषम सौं।
सेख कहे सारिका शिखंडी मंडरीक सुक,

मिलि के कलेस कीन्ही कालिन्दी कदम सौं।
देह करे करठा करेजो लीन्हों चाहत हैं,

काग भई कोयल कगायो करे हम सौं।

श्रुंगार के पायिव रूप का स्थूलता की प्रतिक्रिया श्रपायिव श्रुंगार-वर्णन की श्रत्यन्त सूक्ष्मता में तो नहीं हुई है, परन्तु श्रपायिव श्रुंगार के व्यक्तीकरण में भावनाओं की श्रमिव्यक्ति तथा प्राकृतिक उद्दीपनों का चित्रण प्रधान है।

कृष्ण उनके काव्य के नायक हैं। उनका व्यक्तीकरण दो रूपों में हुन्ना है। एक तो वह कृष्ण जो साधारण पुरुष के प्रतीक हैं, जिनके जीवन की दुर्बलतायें उस मुग के साधारण मानव की दुर्बलतायें हैं, जिनमें श्रपाणिवता का लेशमात्र स्नाभास भी नहीं है श्रीर दूसरे वे कृष्ण जिनमें कृष्णावतार के बजनायक का रूप श्रारोपित है। इनकी लीलाओं तथा रूप में एक नैसींगक छाया है, जिसके प्रति गोपिकाएँ श्रपना सर्वस्व विस्मृत कर विमुग्ध हैं। साधारण मानव कृष्ण की प्रेम-लीलाओं में स्थूल कियायें प्रधान हैं, परन्तु श्रवतार रूप बजनायक कृष्ण के प्रति भावनाओं में एक स्निग्धता तथा सुरम्यता है जो लौकिक श्रुंगार नायक कृष्ण से मूलतः भिन्न है।

पायिव ग्रीर ग्रपायिव श्रुंगार-रचनाग्रों के ग्रतिरिक्त ग्रन्य विषयों पर भी उनकी रचनायें मिलती हैं। ग्रालम केलि मुक्तक पदों का संग्रह है, ग्रतः उसमें किसी विषय का किमक निर्वाह नहीं है। शेख का जन्म यद्यिप मुसलमान घराने में हुग्रा था, उसके प्रेम के ग्रावेश में ग्राकर ग्रालम ने धर्म-परिवर्तन कर उनसे विवाह किया था। कदाचित इसका कारण हिन्दू धर्म की संकीर्णता रहा हो, विधर्मी शेख का हिन्दू होना किसी भी प्रकार सम्भव नहीं था, ग्रतः ग्रालम ने ही मुसलमान धर्म की दीक्षा ले ग्रपने स्वपनों का संसार बसाया। यद्यपि ग्रालम ने धर्म-परिवर्तन कर लिया था, पर शेख की रचनाग्रों पर हिन्दू मत का पूर्ण प्रभाव स्पष्ट रूप से दिखाई देता है। नारी-मुलभगुरण-ग्राहक प्रवृत्ति के ग्रनुसार उन्होंने ग्रपने पित के मत का पूर्ण ग्रनुसरण किया। ऐसा ग्रनुमान करने के लिए पूर्ण ग्राधार मिलते हैं। गंगा वर्णन, पवन वर्णन, निर्वेद तथा शान्त रस सम्बन्धी पद, देवी को किवत्त, रामलीला ग्रादि ऐसे प्रसंग हैं जिन पर उन्होंने बहुत कुशल तथा सफल रचनायें की हैं ग्रौर जिन पर ग्रालम का प्रभाव दिखाई देता है।

लौकिकता में लिप्त अनेक किवयों की भावना की प्रतिक्रिया भिक्त में होने के उदाहरण मिलते हैं। बिहारीलाल ने जीवन के अन्तिम दिनों में उत्कृष्ट भिक्त काव्य की रचना की थी। शेख की भिक्त-भावना शृंगार की प्रतिक्रिया थी अथवा नहीं यह कहना किठन है, परन्तु शृंगारिक रचनाओं की मुक्तभोगियों की स्वानुभूतियों और भिक्त सम्बन्धी रचनाओं की स्निग्ध भावनाओं में जो मौलिक अन्तर है उसकी प्रेरणा में कुछ-न-कुछ भेद अवश्य रहा होगा, इसमें कोई संशय नहीं है।

भिन्त की रचनाओं की विवेचना करने के पूर्व, इस बात का उल्लेख ग्रावश्यक हैं कि यद्यपि शेख ने श्रृंगार की स्थूलताओं के वर्णन में किसी प्रकार की हिचक नहीं दिखाई है, पर उनका नारीत्व उसके स्थूलतम ग्रशों के वर्णन में ग्रसमर्थ रहा है। ग्रालम केलि के ग्रनेक ग्रश्लील ग्रंशों में उनके योग का पूर्ण ग्रभाव है। ग्रालम केलि के जिन शीर्षक की रचनाओं में उनके नाम की रचनायें नहीं मिलती है वे ये हैं—चन्द्र कलंक, युगल मूर्ति, कुच, छिब-नवयौवन, विनरीत वर्णन, जसोदा विरह तथा प्रवत्स्य-पतिका।

कृष्ण के लीला प्रधान रूप तथा गोवियों की माधुर्य भावना का उल्लेख पहले

हो चुका है। माध्यं भिक्त के अनेक अतिरिक्त तथा आलम्बन कृष्ण के अतिरिक्त भिक्त के अनेक पात्रों तथा भागों पर भी अपनी आस्था व्यक्त की है। एक और गंगा में लगाए हुए एक गोते के द्वारा वे शिव की प्रसन्नता का स्वप्न देखती हैं—

श्रंग बोरि गंग में निहंग ह्वं के बेग चलु, श्रागे श्राउ मैल घोड़ बैल गैल लाइ ले। तो दूसरी श्रोर श्रनेक देवियों की वन्दना के ये स्वर छेड़ती हैं— भौन के दरस पुण्य भौन मेरे नेरे श्रायो, छत्र छांह परसनि छत्रनि सों छयो हों।

छत्र छाह परसान छत्रान सा छ्या हा ।

मंगला के मंगल ते मंगल अनेक भये,

हिंगलाज राखी लाज याहि काज नयो हों।।

शोष मित सेख ही सुसेष की-सी दी री तुम,

रावरे सिखाये ... आनि लयो हों।

दुर्गी देवी तेरेहू दया ते दुर्ग नांधि आयो,

पारवती तुम्हें सुमिरत पार भयो हों।।

इस म्रलंकारमयी वन्दना में यद्यपि भ्रतुभूतियों की गहनता नहीं है, पर कला का म्राकर्षण भ्रवश्य है ।

योग ग्रौर ज्ञान पर भिवत की विजय-स्थापन की चेष्टा में भी वे निरपेक्ष नहीं रहीं। योग की तुलना में भिवत की श्रेष्ठता की स्थापना करते हुए वे कहती हैं—

मिटि गो मौन पौन साधन की सुधि गई,

भूली जोग भुगति विसार्यो तपवन को।
सेख प्यारे मन को उजारो भयो प्रेम नेम,
तिमिर ग्रज्ञान गुन नास्यो बालपन को।।
चरन कमल ही की लोचन में लोच घरी,
रोचन ह्वं राच्यो सोच मिटो धाम घर को।
गोक लेस नेक हू कलेस को न लेस रह्यो,
सुमिर श्री गोकलेस गो कलेस मन को।।

गोकुलेंस के स्मरण से क्लेश के निवारण पर ग्रास्था ही उनके विश्वास का मुख्य ग्रंश है।

राम के जीवन सम्बन्धी प्रसंगों में करुणा की व्यंजना बहुत ही सुन्दर श्रौर सफल हुई है। राम के वन-गमन के श्रवसर पर कौशल्या के मातृ हृदय की श्रनुभूतियों की कल्पना शेख की काव्य-प्रतिभा का सजीव उदाहरए है। श्रपने सुकुमार पुत्रों के खीवन में वन-प्रवास की कटुताथ्रों की कल्पना, कौशल्या की श्रधीरता शेख का अनुभूतियों में पूर्ण सजीवता से व्यक्त है। राजवैभव तथा विशाल ऐश्वयमय वातावरएा में रहने वाले राम पशुग्रों के मध्य वैठेंगे, पक्षी ही उनके पड़ोसी होंगे, सूखे वृक्षों की शाखाएँ ही उनका गृह बनेंगी। मेरे सुकमार किशोर इन सब दु:खों को कैसे सहेंगे ? शेख के शब्दों में मातृ-हृदय की इस विह्वलता के चित्र का उद्धरएा यहाँ अप्रासंगिक न होगा—

पसुन में बैठिन परोसी भये पिच्छिन के,

भारन के डार बरवार करि रहिहैं।
सेख भूमि डासिहें कि विस बेलि बसिहें कि

कुस हैं कि कांस है कौसल्या काहि कहिहैं?

चन गिरि वैरिन धोरे दुःख कैसे करि,

कोंवरे कुमार सुकुमार मेरे सिहहैं।
मैले तन घर ए कसेले छाल रूखिन के,

बन फल फोरि छोलि छोल खाय रहिहैं।।

भिवत विषयक इन रचनाओं के ग्रितिरिक्त कुछ रचनाओं में फ़ारसी की अहात्मक शैली का भी स्पष्ट प्रभाव है। एक ग्रोर तो भारतीय पद्धित के ग्राधार पर लिखा हुग्रा नायिका-भेद, संकेत स्थल, दूती-वाक्य इत्यादि हैं जिसमें रीतिकालीन रसात्मक वृष्टिकोएा की स्पष्ट छाप है, ग्रौर दूसरी ग्रोर लैला-मजनूँ की कहानी का हल्का-सा पुट भी कुछ पदों में व्यक्त है। विरह की ज्वाला से जलकर क्षीएा ग्रौर हुबंलकाय मजनूँ की क्षीएता का ग्रनुमान वस्त्रों में लुप्त हुए इस वर्णन से लगाइये—

घोरी बार है जुकछु थोरे सो में ताकि भाई,
ग्रारो सी बिलाइ कहीं खिन ही में खोइगो।
धीरज ग्रधार ते रह्यों है खंग धार जंसी,
ग्रांसुन की धार सो न धूरि है जु धोइगो।।
ग्रहिसुनि ग्राई ग्रो न चाहि ताहि पाई फेरि,
देखि सेख मजनूं बिना ही नींद सोइगो।
नीकं के निहारि वाके बसननि भारि डारि,
तार तार ताकि कहुँ बार सो जुहोइगो।

शेख मध्ययुगीन नारी के उन ग्रपवादों में से हैं जो जीवन की समस्त विषम-ताश्रों को पददिलत कर, सब बाधाश्रों को छिन्न-भिन्न कर, स्वतन्त्र ग्रात्माभिव्यंजना में समर्थ हो सकी थीं। मीरा का नैसींगक व्यक्तित्व ग्रात्मसंस्कारों तथा वातावरण के प्रभाव से कृष्ण की ग्रमर साधिका के रूप में ग्रमर हो गया। शेख का साधारण स्पिकतत्व रीतियुगीन रसिकता में रंजित हो ग्रालम जैसा लौकिक प्रालम्बन पाकर लौकिक श्रुंगार की स्थूलता से ही प्रस्कुटित हुन्ना, न्नौर पित के ही प्रभाव से उन्हें अपनी इस प्रतिभा के विकास का स्रवसर प्राप्त हुन्ना।

शेख ने अपनी अनुभूतियों को व्यक्त करने के लिए अनेक मूर्त उपकरिंगों का अयोग किया है। निराकार अनुभूति को व्यक्त करने के लिए उन्होंने जिन मूर्त चेव्टाओं तथा पात्रों के रूप के सुन्दर चित्र अंकित किये हैं। यद्यपि देव तथा बिहारी द्वारा अंकित भाव चित्रों के समक्ष शेख के चित्र निर्जीव-से प्रतीत होते हैं, परन्तु चित्रमयता का उनमें अभाव नहीं है।

उनींदे श्रौर मदमाते नयनों के रूपचित्रण में उनकी श्रनूठी कल्पना श्रौर वाग्विदग्धता का परिचय मिलता है—

रात के उनींदे ग्रनसाते मदमाते राते

ग्रित कजरारे दृग तेरे यों सोहात हैं।
तीखी तीखी कोरिन करोरे लेत काढ़े जिड़,

केते भये घायल ग्रीर केते तलफात हैं।।

ज्यों ज्यों ले सिलल चरण रेख धोवे बार बार,

त्यों त्यों बल बुंदन के बार भुकि जात हैं।
केबर के भाले कंधों नाहर नहन वाले,
लोह के पियासे कहुँ पानी ते ग्रघात हैं।।

श्रभिव्यंजना की इस सजीवता के श्रतिरिक्त कलात्मक चित्रांकन भी इनके बहुत सुन्दर हैं। श्रभिनव श्रलंकृता नायिका में प्रकृति के उपकरणों के श्रारोपण विषयक पद पहने उद्धृत किये जा चुके हैं। विद्वल नायिका की बेसुध भावनाओं का चित्रण इस श्रलंकृत प्रांजलता में चित्र बनकर नेत्रों में श्रा जाता है। यद्यपि इस चित्रण में भावना से विदग्धता का श्रनुपात श्रधिक है, पर यह वंदग्ध चित्र को सरस बनाने में सहायक हैं—

कहूँ मोती मांग कहूँ बाजू बन्द भवा भरे, कहूँ हार के हमेल ठांड टीक है। ऐसे के बिसारी स्याम ऐसी बयस ऐसी बाम, पिहिंक पपीहा की-सी बार बार पी कहै।। सेख प्यारे आजु कालि आल चाल देखी आह, छिन छिन जैसी तन छीजन की छीक है। सेज मैन सारी-सी है सारी हूँ बिसारी-सी है,

विरह विलाति जाति तारे की-सी लोक है।। शेख की समस्त रचनायें अजभाषा में हैं। ऐसा जात होता है कि पासम के सम्पर्क तथा संसर्ग से उन्हें ब्रजभावा के साहित्यिक रूप से भी पूर्ण परिचय होगया था। ब्रजभावा उनके समय में पूर्ण समृद्ध हो चुकी थी। संस्कृत, फारसी तथा देशज शब्दों के ग्रहरण से उसका कोष ग्रन्यन्त व्यापक हो गया था। यही काररण है कि रीति-कालीन किवयों के पास शब्दों का ग्रभाव नहीं था। यद्यपि शेख संस्कृत की पंडिता नहीं थीं, रीति ग्रंथों से उनके काव्य का सम्बन्ध नहीं था, परन्तु उनकी भाषा में संस्कृत शब्द प्रचुर मात्रा में मिलते हैं। ग्रधिकतर संस्कृत शब्दों को उन्होंने ताद्भव रूप देकर ग्रहरण किया है पर तत्सम शब्दों का भी ग्रभाव नहीं है।

मुसलमानी संस्कार तथा वातावरण से प्रभावित शेख के काव्य की इस विशेषता का श्रेय द्यालम के सम्पर्क को ही दिया जा सकता है। उनकी रचनाओं में अरबी तथा फ़ारसी के प्रयोग भी प्रचुरता से हुखा है।

इसका सबसे प्रधान कारण तो था स्वयं उनका मुसलमान होना। इसके श्रतिरिक्त मुसलमानों से नित्य-प्रित के सम्पर्क, मुसलमानी संस्कृति के प्रभाव, श्रनेक मुसलमान कवियों द्वारा ब्रजभाषा में काव्य-रचना इत्यादि ऐसे कारण थे, जिससे उस युग की भाषा श्ररवी-फारसी के शब्दों के प्रभाव से बच नहीं पाई थी।

शब्दों की विकृति शेख की कविता में बहुत कम है। यमक, अनुप्रास के प्रचुर
प्रयोगों के होते हुए भी शब्दों के तोड़-मरोड़ अधिक नहीं हैं, यद्यपि कुछ शब्द ऐसे हैं
जिनके नये रूप के कारण अर्थ निकालना किठन हो जाता है, पर ऐसे प्रयोग अपवाद
रूप में ही हैं। परन्तु ब्रजभाषा के अन्य किव रसखान, घनानन्द, मितराम इत्यादि
की तुलना में इनकी भाषा का माध्यं और प्रवाह नहीं ठहरता। ब्रजभाषा के सरल,
स्वाभाविक प्रवाह का इसमें अनेक स्थानों पर अभाव मिलता है। प्रसादगुण तथा
माधुर्य का अभाव तो नहीं है, पर इनकी अभिव्यक्ति करने वाले श्रेष्ठ किवयों के साथ
उनकी गएना नहीं की जा सकती।

शेख ने ग्रपनी भाषा को ग्रलंकृत तथा सुसज्जित बनाने का सफल प्रयास किया है। उनके पदों में प्रवाह ग्रौर लय है जो पदावृत्ति तथा वर्रावृत्ति के विभिन्न प्रयोगों पर ग्राश्रित है। पदावृत्ति द्वारा उत्पन्न गित का एक उदाहरण लीजिए—-

नैना देखें स्याम के ते बैना कंसे सुन भाई,

बैना सुनै तिनै कैसे नैना देखे जात हैं।

इसी प्रकार छेकानुपास तथा वृत्यानुपास के प्रयोगों में मधुर वर्ण घलते-से प्रतीत होते हैं। अनुपास की योजना में कोमल और कटु दोनों ही प्रकार की वर्ण-मैत्री का आयोजन किया है। सानुपास पद-योजना में एक व्यंजन विशेष से आरम्भ होने वाले शब्दों की आवृत्ति तो है ही, व्यंजन तथा स्वर दोनों की आवृत्ति द्वारा भी उन्होंने आषा की श्रीवृद्धि की है। उदाहरण के लिए—

नेह सो निहारे नाहु नेकु ग्रागे कीन्हें बाहु छाहियो छुवत नारि नाहियों करति है। प्रीतम के पानि पेलि ग्रापनी भुजै सकेलि, घरक सकुचि हियो गाढ़ो कै घरति है।

पदों की सज्जा में योग देने के लिए उन्होंने यमक का प्रयोग भी किया ह, परन्तु उसके आयोजन के लिए भाषा की दुर्गति नहीं की । यमक के अनेक प्रयोग अनेक पदों में मिलते हैं—

> सुमिर श्री गो कलेस गोकलेस मन को।

भाषा के ग्रलंकरण के प्रयास में प्रयुक्त इन शब्दालंकारों के श्रीतिरक्त अनुभूति की व्यंजना के हेतु भी उन्होंने श्रनंक श्रलंकारों का प्रयोग किया है। रीतिकाल के किव ग्रिमव्यंक्त के प्रति विशेष रूप से सतकं थे, इसलिए अभिव्यंजना के श्रेष्ठतम प्रसाधनों का प्रयोग उन्होंने ग्रपने काव्य में किया है। ग्रिमव्यंक्त की सबलता के सबसे उपयोगी साधन हैं ग्रथीलंकार, जिनमें प्रस्तुत की ग्रिमव्यंक्त के लिए श्रप्रस्तुत के उपयोग का प्रयास रहता है। परम्परागत सादश्य विधान भारतीय साहित्य शास्त्र में ग्रलंकारों के नाम से चले ग्रा रहे हैं। रीतिकालीन कवियों ने इन्हों के सहारे ग्रपनी ग्रिमव्यंजना-शक्ति का प्रदर्शन किया है। यह सादृश्य विधान ग्रनंक रूपक, उत्प्रेक्षा इत्यादि ग्रलंकारों द्वारा व्यक्त किये जाते थे। शेख ने इन सभी का प्रयोग सफलतापूर्वक किया है। उनके ये प्रयोग रीतिकाल के महान् कवियों की व्यंजनाग्रों के समक्ष महत्त्वहीन हैं, परन्तु उनकी क्षमता का परिचय देने के लिए पर्याप्त हैं—
मग मव पोति भाषी नीलाम्बर तक जोति,

घूम उरकाई मानो होरी की-सी कारी है। लै चली हीं झेंथियारी झंग झंग छिंब न्यारी, ग्रारसी ये दीप की-सी दीपित पसारी है।। सिगार सेख जुन्हाई हूँ को साजि कीन्हों, जोन्ह हूँ में जोन्ह-सी लस सुधा सुधारी है। बार बार कहत हो प्यारी को छिपाइ त्याउ,

कंसे के छवाऊँ परछाँइयो उज्यारी है।।

ज्योत्सना में निकली हुई ग्रभिसारिका के इस चित्र का सौन्दर्य ग्रभिच्यक्ति की कुशलता तथा विदग्धता के ग्रतिरिक्त ग्रौर क्या है ? इसी प्रकार ग्रवगुण्डन के उठने पर श्रवलोकित मुस्कान की ग्राभा का ग्रालोक चपला की चमक के सादृश्य द्वारा श्रायोजित कितनी सुन्दर बन गई है—

धूंघट की ढिंग चौषि भृतुती उचाई सेख, मन्द मुस्काइ चपला-सी काँधि गई है।

श्वितशयोक्तियों के द्वारा भी वातावरण की सृष्टि में गम्भीरता के स्रायोजन का प्रयास मिलता है। एक ग्राथ रूपक भी मिलते हैं, परन्तु इन ग्रर्थालंकारों के प्रयोग साधारण ही बन सके हैं। अनुप्रास, यमक ग्रीर वाप्सा इत्यादि के प्रयोग में जो कौशल है. वह इन भावमूलक ग्रनंकारों में नहीं है। इसका प्रधान कारण यही है कि शेख की कविता का कलापका प्रधान ग्रीर भावरका गाण है।

उत्प्रेक्षा का एक सुन्दर उदाहरए देखिए—

बिछुरे ते बलवीर घरि न सकत घीर,

उपजी विरह पीर ज्यों जरिन जर की।

सिखन सम्हारि श्रानि मलय रगिर लायो,

तैसी उड़ी श्रवली कहूँ ते मधुकर की।

बैठ्यो श्राय कुंच बीच उड़ि न सकत नीव,

रिह गई रेख सेख बंत दुहूँ पर की।

मानह पुरातन सुमिर बैर सम्भु जू सों,

शेख की रचनाओं में श्रुंगार प्रधान तथा भिवत ग्रीर करुए। गीए। है। श्रुंगार के संयोग तथा वियोग दोनों ही पक्षों की सूक्ष्म श्रनुभूतियों का चित्रए। उन्होंने इस प्रकार किया है मानो वे स्वयं भुक्तभोगी हों, परन्तु प्रेम के श्रश्लील ग्रंश को उन्होंने स्पर्शमात्र ही किया है। उनका नारीत्व उसकी पराकाठा पर जाने का साहस नहीं कर सका। प्रेमजनित श्रनुभूतियों के श्रनेक चित्रए। वण्ये-विषय के श्रन्तगंत दिये जा चुके हैं।

मार्यो सम्बरारि रह गई फोंक सर की।।

उनकी भिवत विषयक रचनाग्रों में माधुर्य तथा विनय दोनों ही भावनाएँ व्यक्त हैं। क्रुट्ण के लीला रूप तथा गोवियां का अनुभूतियों के व्यक्तीकरण में माधुर्य का समावेश म्रावश्यक था, परन्तु स्वयं उनकी भावनाओं में कृष्ण के प्रति माध्यं नहीं विनय तथा म्रास्था है, वे कृष्ण से रक्षा की याचना करती है। कृष्ण कथा की स्निष्धता में लीन होने में ही वह उपासना की सार्थकता देखती हैं—

जथा गुन नाम स्याम तथा न सकित मोहि,

मुमिरि तथापि कछु कृष्ण कथा किहए।

गोकुल की गोपी कि वे नाइ कि वे ग्वारि के वे,

बन की जु लीला चहै चरचा निवहिये।।

कुंजनि के कीट वे जु जमुना के तीर तिनै,

पूजिये कपिल ह्वं के किवलास लिहए।

सेष रस रोष रुख दोषनि को मोख है,

जो एको घरी जन्म में घोष माँक रहिए।।

इसके अतिरिक्त राम, जिब, गंगा इत्यादि की जो वन्दनाएँ हैं. उनमें आई हुई अन्तर्कथाओं से शेख की हिन्दू धर्म में प्रचित्तत पौरािएक कथाओं से प्रगाढ़ परिचय देखकर आश्चर्य होता है। गंगा के महात्म्य में जिब के योग तथा जिब के रूप का विक्लेषण हिन्दू धर्म के सिद्धान्तों की रूपरेखाओं के ज्ञाता के द्वारा ही सम्भव हो सकता था, परन्तु मत के सूक्ष्म सिद्धान्तों तथा विक्वासों से उनके परिचय का अभाव भी लक्षित होता है। जिब का तृतीय नेत्र कोध में ही खुलता है अन्यथा नहीं, परन्तु शेख ने उन्हें कृपा का प्रतीक बनाकर खुलवाया है। भिक्त की रचनाओं में श्रद्धामय अनुराग की सुन्दर अभिव्यक्ति है।

राम के जीवन के करुए प्रसंगों की व्यथा को भी उन्होंने ग्रपने काव्य में बाँधने की चेष्टा की है। राम वन-गमन की शोकजन्य स्तब्धता में सनसनाते हुए पवन की भयावहता, प्रकृति की नीरवता, मानसिक उद्देलन का चित्रए। ग्रसफल नहीं रहा है—

जािक उठ्यो पौन गौन थाक्यो मौन पंखी भये,

मानस की कौन कहे विथा जो ग्रक्य की।

सेख प्यारे राम के वियोग तात प्रात ही ते,

रह्यो मौन मुख सुधा गई ज्ञान गथ की।।

टेकई न प्रान पल केकई पुकारे ठाढ़ी,

राजा राजा करत भुलानी पानी पंथ की।

दरसत दुसह उदासी देस तिज गये,

देखी जिन दसई दसा जो दसरथ की।।

करुएा की ब्यंजना यद्यपि वियोग श्रुंगार में प्रचुरता से हुई है, परन्तु उसमें

करुए। भावना से श्रधिक काम की दाहता का चित्रए है जो वर्णन को करुए। की श्रपेक्स श्रुंगार के निकट ला देते हैं।

शेख प्रधानतया शृंगार की लेखिका थीं, श्रतः सीता की वेदना में भी वे कामुक विरह की व्यग्रता ही व्यक्त कर सकी हैं। श्रशोक वाटिका की वासिनी सीता की विरह-भावना भी वे साधारण नारी की श्राकुल श्राकांक्षा में ही व्यक्त कर पाई हैं, नैसर्गिक भावना का उनमें स्पर्श भी नहीं है—

ऊक भई देह बरि चूक है न खेह भई, हूक बढ़ी पै न पिसि टूक भई छितिया। सेख किह साँस रिहबे की सकुचानि किव, कहा कहाँ लाजनि कहाँगे निलज तिया। ग्रीर न कलेस मेरो नाथ रघुनाथ ग्रागे, भेस यह भाखियो संदेसे यह पितया।

मुक्तक परम्परा के किवत और सबैयों की पढ़ित श्रालम ने श्रपनाई थी, ध्यान देने योग्य तथ्य यह है कि शेख की सम्पूर्ण रचनाओं में केवल एक सबैया है बाकी सब किवल, छंद-दोष उनकी रचनाओं में प्रायः नहीं है। ऐसे तो किवल के श्रनेक भेद होते हैं परन्तु उनमें मनहर किवल और रूप घनाक्षरी मुख्य हैं। मनहर किवल में ३१ श्रक्षर होते हैं और घनाक्षरी में ३२ श्रीर श्रन्त में लघु होता है। शेख ने मनहर किवल का ही प्रयोग श्रिषक किय हैं।

शेख के काव्य की विवेचना के अन्तर्गत प्रकृति-वर्णन का उल्लेख अनिवार्य प्रतीत होता है। प्रकृति का चित्रए रीतिकाल के किवयों ने प्रायः उद्दीपन के रूप में ही किया है। शेख ने भी प्राकृतिक उपकरएों तथा किव प्रसिद्धियों के द्वारा शृंगारिक भावनाओं की अभिव्यक्ति क है। प्रकृति-वर्णन अधिकांश उद्दीपन रूप में ही है, केवल दो किवतों में वसन्त तथा पवन पर स्वतन्त्र रचनायें हैं। परन्तु उन स्वतन्त्र वर्णनों में भी मानों अवचेतन में शृंगार निहित होने के कारएा, शृंगार गौए रूप से आ ही गया है। पवन वर्णन शीर्षक के किवत में संदेशवाहक के रूप में पवन का वर्णन शृंगारिक भावना की अभिव्यंजना का प्रसाधन प्रतीत होता है—

सधन श्रखंड पूरि पंकज पराग पत्र, श्रक्षर मधुप शब्द घंटा घहरातु है। विरमि चलत फूली बेलिन की बास रस, मुख के संदेसे लेन जबिन सुहातु है।। सेख कहे सीरे सरबरन के तीर तीर, पीवत न नीर परसे ते सियरातु है। श्रावन वसन्त मन-भावन घने जतन, पवन परेवा मानो पाती लीने जातु हैं।।

उद्दीपन के रूप में प्रकृति के परम्परागत उपमानों का वर्णन है। टेसू का कुम्हलाना, कोयल की कूक से उत्पन्न हूक, वर्षा की मादकता में प्रिय के श्रभाव की अनुभूति इत्यादि पिष्ट-पेष्टित प्रकृति के उद्दीपक वर्णन ही उन्होंने भी किये हैं, परन्तु शेख के व्यक्तित्व तथा श्रभिव्यंजना के द्वारा ये प्रकृति के शास्वत उपकरण शेख के श्रपने हो गये हैं।

उन्होंने प्रकृति को वियोग-भावनात्रों के उद्दीपक रूप में ही लिया है। संयोग की मस्तो में वातावरण के प्रति नायक तथा नायिका पूर्य उपेक्षा रखते हैं, परन्तु वियोग में तो सृष्टि का एक-एक करण उनकी भावनात्रों को ज्वाला बनाने को तत्पर रहता है। एक स्रोर वर्षा की बूँदें वार्गों की तीक्शता ले उन पर प्रहार करती हैं—

कारी धार परी कारी कारी घटा जुरि म्राई, तैसेई तमाल तार कारे कारे भारे सेख कहै साखिन के सिखर सिखर प्रति, सिखिन के पुंज सुर सिखर पुकारे है।। निरिख निरिख तेइ तहनि तनेनी होती, जिनकी वे निठ्र निर्मोही कंत प्यारे है। बरिष बरिष जात बरिष सो पले पल. बुंद बुंद बंरी मानों विसिख बिसारे हैं।। --तो दूसरी ग्रोर वसन्त का सौरभ उन्हें विवश बना रहा है--केसू कुर हरे ग्रधजरे मानो कवेला धरे, क्वंलहाई कोयल करेजो भूंज खाति है। फुली बन बेली पै न फुली हीं इकेली तन, जैसी श्रलबेली श्रौर सहेली न सुहाति है॥ चहुँघा चिकत चंचरीकत की चारु चौंपि, देख सेख राती कोंप छाती खोंप जाति है। होन ग्रायो ग्रंत तंत मन पै न पायो कछ, कंत सो बसाति न बसंत सी बसाति है।।

होख की ये शृंगारिक रचनायें कोमल ग्रनुभूतियों से युक्त तो हैं ही, प्रकृति तथा जीवन के उपकरणों का सूक्ष्म निरीक्षण तथा उनकी सबल अभिव्यंजना भी उनमें हैं। श्रभिव्यंजना के उत्कृष्टतम साधनों का सुन्दर तथा सफल प्रतिपादन श्राहचर्य-पूर्ण है। रीतिकाल के सर्वश्रेष्ठ कवियों का-सा साध्ठव तो उनकी रचनार्थों में नहीं है,

पर वे साधारमा काव्य से ऊँचे स्तर पर हैं। उनका काव्य ठाकुर, बोधा, घनानन्द इत्यादि की रचनाम्रों के साथ सरलता से रखा जा सकता है।

मध्यकालीन नारी जीवन की परिसीमाश्रों के बन्धनों के प्रभाव से दूर रहने के कारण ही शेख की प्रतिभा अपने विकास का पूर्ण अवसर प्राप्त कर सकी, भारतीय एकनिष्ठ नारी-भावना में शेख की रचनायें प्रथम अपवाद हैं। उनकी शृंगारिक भावना में नारी की भावनाओं का व्यक्तीकरण नहीं है। शृंगार युग के पुरुष का नारी के प्रति उच्छृंखल तथा लोलुप दृष्टिकोण ही उसमें व्यक्त है, अतः शेख की कवितायें उस युग के नारी-हृदय के प्रतीक रूप में नहीं ली जा सकर्ती। हाँ, युग की भावना में अपनी भावना का सामंजस्य कर उन्होंने अपनी प्रतिभा का महत्त्वपूर्ण और आश्चर्यजनक परिचय दिया है। जीवन के रसात्मक दृष्टिकोण को व्यक्त करने वाली लेखिकाओं में वे सर्वश्रेष्ठ हैं तथा नारी द्वारा सर्जित साहित्य में उनका स्थान अपर है।

सुन्दर कली—श्रृंगार काव्य रचिवित्रयों में मुसलमान लेखिकाश्रों का श्रनुपात श्रिधिक है। यद्यपि हिन्दी हिन्दुश्रों की भाषा थी, परन्तु मुसलमान स्त्रियों ने इसको स्वीकार कर इसमें रचनायें की थीं। सुन्दर कली भी एक मुसलमान स्त्री थी। इनके जीवन तथा रचनाकाल के विषय में कुछ कहना श्रसम्भव है क्योंकि प्राप्त हस्तिलिखित प्रति पर हस्तलेखन तिथि तथा रचनाकाल दोनों ही का उल्लेख नहीं है। नागरी प्रचारिगी सभा की खोज रिपोर्ट तथा 'हिन्दी के मुसलमान कवि' में उनका तथा उनकी रचना का उल्लेख है।

इनके द्वारा रचित ग्रंथ का नाम सुन्दर कली की कहानी श्रथवा सुन्दर कली का बारहमासा है। प्राप्त प्रति अधूरी है। उनके समय के विषय में यद्यपि निश्चित उल्लेख का अभाव है, परन्तु भाषा के रूप तथा प्रति की जीर्गावस्था से यही अनुमान होता है कि रचनाकाल सम्वत् १६०० के पूर्व ही रहा होगा। उनके काव्य को शृंगार रस के अन्तर्गत रखना रस का उपहास करना है। शृंगार का मूल भाव प्रेम उनका विषय है, अतः उन्हें अन्य किसी धारा के अन्तर्गत रखना भी कठिन है।

रीतिकाल की शृंगारिकता में उल्लास तथा वेदना के उद्दीपक के रूप में प्रकृति का चित्रएा बारहमासा तथा षट्ऋतुवर्णन के द्वारा हुआ है। बारहमासा में वियोगिनी की व्यथित भावनाओं की प्रत्येक मास की प्रतिक्रिया का वर्णन किया जाता था। रीतिकाल के प्रायः समस्त कवियों ने नवीन उद्भावनाओं तथा सूक्ष्म कल्पनाओं द्वारा आकुल अन्तर की वेदना में प्रकृति के योग को सुन्दर अभिव्यंजना द्वारा काव्य का रूप देकर उन्हें स्रमर बना दिया, जिनके अनुकरण पर स्रनेक छोटे-छोटे स्वर भी गूंज उठे। सुन्दर कली का बेसुरा स्वर भी उसमें सहयोग देता हुआ सुनाई पड़ता है। इस रचना में न तो भावों का सौन्दर्य है ग्रौर न ग्रिभिव्यंजना का, परन्तु इस ग्रसौन्दर्य का उल्लेख ग्रावश्यक है। प्रत्येक ऋतु में स्थूल कियाग्रों की ग्राकाक्षा, टेढ़े-मेढ़े बेसुरे स्वरों में, व्यक्त है। इनके काव्य के प्राप्त उद्धरगों को देखकर उनके विकृत रूप तथा भावों का ग्रनुमान हो सकता है।

ग्रंथ का ग्रारम्भ ग्रोध्म वर्णन से होता है। छंद, रस, ग्रलंकार, भाव, काव्य के समस्त तत्त्वों से रहित इन पंक्तियों में प्रेम तथा श्रुंगार भावनाजन्य ग्रनुभावों द्वारा प्रतिपादित रसानुभृति स्वयं कीजिए—

जो ऐसी रात है पी को मिलावे। गले से गल लगा के संग सोलावे।।
श्राह आ आसाढ़ नीपट गरमी कहे रे। पसीना तन से तो धारी चले रे।।
मेरे मन में वीरह की आग लागी। अगिन के बीच में जलती अभागी॥
अगिन ने सब तरह से तन को जारा। हमारा तन हुआ सारा अंगारा॥
न ऐसा है कोई कि अगिन को बुतावै। बुक्ताय वही जो पिय की खबर लावै॥
ग्रीष्म की इस अगिन की ज्वाला के पश्चात् फागुन की मादकता के दृश्य देखिये—

#### जो श्राया मास फागुन का सुहाना ।

सखी ग्रब घर घर खेले है होरी। सलोनी साँवरी सब रंग गोरी।।
किसरिया रंग पिचकारी में भरकर। सभी डाले हैं ग्रपने पी के ऊपर।।
बजावें डफ व मिरदंग मजीरा। पिया के सीस पर डाएँ ग्रवीरा।।
श्रवक बदन ऊपर का माता। श्रवीर के खेल से हैं जी तड़पाता।।
श्रच्छी तरह खेल होली मची है। सखी की पी के संग बाजी लगी है।।
सखी हारे तो वो पो की कहावे। जो पी हारे तो पी को जीत लावे।।
हमारी जीत की बाजी को भूला। दगावाजी का मुक्त से खेल खेला।।
होरी के दिन अफसोस श्रफसोस। पिया पहुँचा नहीं श्रफसोस श्रफसोस।।

होली खेलें सब कोई भ्रपने पी के संग। मेरो जी तरसे सखी, किस पर डालूँ रंग।।

इस शोक-प्रदर्शन के उपरान्त, इस रचना की श्रन्तिम पंक्तियों के विरह-युक्त सन्देश तथा सन्देशवाहक की भाँकी भी देखिए---

पिया के पास तु जा किह्यो कागा।
पकर के हाथ कोई संग ले जागा।।
ग्रगर दरवार से श्राग्रो तू श्रीतम।
जवानी की भारी बातें सुनो तुम।।
पीया तुम ग्रव न श्राग्रोगे श्रभागे।
हम तुम छोड़ के परवेस भागे।।

दाहा---

सजन गये परदेश को सो बीते दिन बहुत । पीतम कारन ऐ सखी तन से निकला जीव।।

छंद-भंग, भावहीनता, रसाभाव, भाषा-दोष, व्याकरएा-दोष इत्यादि समस्त दोषों से युक्त इस रचना का साहित्यिक मूल्य कुछ भी नहीं है। परन्तु मध्यकाल में की गई हर प्रकार की रचना का स्राभास प्राप्त करने के लिए इनका उल्लेख स्नावश्यक है।

#### म्राठवाँ ग्रह्याय

# स्फुट काव्य की लेखिकाएँ

जीवन की समस्त भावनाओं को विशिष्ट धाराओं में शृंखलित कर सकना असम्भव है। मानव-जीवन की अनेकोन्मृखी भावनाओं पर सौमित्र रेखा खींचना किटन है। हिन्दी साहित्य के इतिहास की विस्तीर्ण रूपरेखा के अन्तर्गत यद्यपि अधिकांश मानव-भावनाओं का सिम्मलन हो जाता है, तथापि अनेक उपदेशात्मक तथा प्रचारात्मक विषय ऐसे रह जाते हैं जो किसी भी विशेष भावधारा में नहीं सिम्मिलत किये जा सकते। स्फुट विषयों की विविधता के कारण भी उनका एकीकरण असम्भव हो जाता है।

स्फुट काव्य का विषय ग्रधिकतर मन की कोमल वृत्तियों पर ग्राधृत नहीं होता। भावना के प्रवाह का स्रोत कला बनकर नहीं उमड़ता, प्रत्युत कर्त्तव्य के प्रति जागरूक चेतनता, तर्क ग्रौर विवेक प्रधान रहते हैं। हिन्दी में नारियों ने ग्रधिकतर पितभिक्त की महिमा-गान में ही इस प्रकार की रचनायें की हैं। नीति विषयक, वर्णनात्मक तथा ग्रन्य इधर-उधर के विषयों पर भी रचनायें मिलती हैं, परन्तु पित-भिवत की व्याख्या तथा महिमामय वर्णन उनका मुख्य ध्येय रहा है।

रचनाकाल तथा काव्याभिव्यक्ति में सफलता दोनों ही दृष्टियों से रत्नावली का नाम सर्वप्रथम ग्राता है। तुलसीदास की पत्नी रत्नावली के नाम से हिन्दू जगत का प्रत्येक व्यक्ति परिचित है। पत्नी के कटु व्यवहार तथा प्रतारणा के प्रहार से तुलसी के हृदय का लौकिक उद्देलन प्रगाढ़ रामभिक्त में परिणित हो गया, ग्रभागिनी रत्नावली के जीवन का यही ग्रंश प्रचलित है। तुलसीदास जी के संदिग्ध जीवन-दृत्त के कारण रत्नावली के जीवन के विषय में भी किसी निश्चित निष्कर्ष पर पहुँचना कठिन है। राजापुर में प्राप्त तुलसीदास विषयक सामग्री में रत्नावली का उल्लेख कहीं-कहीं नहीं जिलता, परन्तु सोरों की सामग्री में रत्नावली विषयक तीन ग्रंथ उपलब्ध हैं—

- (१) मुरलीधर चतुर्वेदी द्वारा रचित 'रत्नावली' की एक प्रति जिसका रचना-काल सं० १६२६ माना जाता है।
  - (२) 'रत्नावली लघु दोहा संग्रह' की दो प्रतियाँ।
  - (३) 'दोहा रत्नावली' की एक प्रति।

सोरों तथा राजापुर की सामग्री की विश्वस्तता एक विवादग्रस्त विषय है। मद्यपि म्रधिकतर इतिहासकारों ने राजापुर की सामग्री को ही विश्वस्त माना है, परन्तु सोरों में प्राप्त तुलसी ग्रंथों तथा उनसे सम्बन्धित श्रन्य सामग्री का पूर्ण निषेध करना श्रसम्भव है। इस विवादग्रस्त विषय के विस्तार में जाना, प्रस्तुत प्रसंग से परे है, श्रतः जब तक सोरों के उल्लेखों का पूर्ण रूप से खण्डन नहीं हो जाता, वहाँ प्राप्त ग्रंथों की उपेक्षा श्रसम्भव है श्रौर इस दृष्टि से रत्नावली के श्रस्तित्व का खण्डन भी श्रसम्भव है।

जैसा पहले कहा जा चुका है जनश्रुति रत्नावली को तुलसी की पत्नी के रूप ये स्वीकार करती है। सोरों में प्राप्त रत्नावली की रचनाओं के साथ जनश्रुतियों के साथ सामंजस्य स्वतः इतना शक्तिपूर्णं तर्क बन जाता है कि उनका खण्डन कठिन हो जाता है। प्रायः सभी इतिहासकारों ने रत्नावली के श्रस्तित्व को स्वीकार किया है, यहाँ तक कि तुलसीदास के जीवन-वृत्त तथा उनकी कृतियों पर विशेष रूप से गवेषणा करने वाले श्री माताप्रसाद गुप्त ने भी रत्नावली के ग्रंथों के विषय में यह मत दिया है।

'रत्नावली लघु दोहा संग्रह' के सम्बन्ध में श्रवश्य हमें कोई सन्देहजनक बात नहीं ज्ञात होती, परन्तु सोरों में मिली हुई प्रत्येक श्रन्य सामग्री के सन्देहातीत न होने के कारण इस 'लघु दोहा संग्रह' के सम्बन्ध में भी यदि किसी को पर्याप्त विश्व।स न हो तो कुछ श्राश्चर्य नहीं। इस प्रकार रत्नावली द्वारा रिवत ग्रंथों की विश्वस्तता सोरों की सामग्री की स्वीकृति ग्रथवा खोज पर श्रवलम्बित है, श्रौर जब तक सोरों की सामग्री पूर्ण रूप से श्रस्वीकृत नहीं हो जाती, रत्नावली श्रौर उनकी रचनाश्रों का निषेध नहीं किया जा सकता।

रत्नावली के विषय में जो दूसरी शंका उठाई जाती है वह यह है कि उनके नाम से लिखे गये ग्रंथ उन्हों द्वारा प्रशीत हैं श्रयवा किसी श्रन्थ व्यक्ति ने श्रयनी रचनाश्रों को रत्नावली के नाम से लिख दिया है। मुरलीधरकृत 'रत्नावली' की उपलब्धि के कारण यह सन्देह श्रौर भी बढ़ जाता है, परन्तु ऐसा श्रनुमान करना रत्नावली के श्रस्तित्व का श्रकारण निराकरण होगा। 'रत्नावली' तथा दूसरे ग्रंथों की भाषा तथा विषय-प्रतिपादन में स्पष्ट तथा तात्विक श्रन्तर है। दोनों ही दृष्टियों से मुरलीधरकृत यह ग्रंथ शेष दो ग्रंथों की श्रपेक्षा श्राधुनिकता के श्रधिक निकट है। किसी कि के श्रस्तित्व तथा उसकी रचनाश्रों को स्वीकार करने में इस प्रकार का निषेधात्मक ृष्टिकोण ग्रहण करना तो श्रनुचित है ही, इन रचनाश्रों में व्यक्त श्रनुभूतियों में भी इतनी गहनता श्रौर सत्यता है कि वे रचनायें स्वानुभूतियों की श्रमिव्यक्ति ही जान पड़ती हैं।

इन तथ्यों को ध्यान में रखने पर रत्नावली के श्रस्तित्व को स्वीकार करना ही न्यायोचित जान पड़ता है। सोरों में प्राप्त सामग्री के श्राधार पर उनके जीवन का संक्षिप्त परिचय इस प्रकार है-

बदिया नामक ग्राम में दीनबन्धु एक ज्ञास्त्रनिष्ठ, सज्जन उपाध्याय रहते ये। उनकी स्त्री का नाम दयावती था। इनके तीन पुत्र थे; ज्ञिव, शंकर तथा शम्भु—सबसे छोटी कन्या थी रत्नावली। रत्नावली प्रखर बुद्धि, सुन्दर तथा प्रतिभाशालिनी कन्या थी। कन्याओं की ज्ञिक्षा-दीक्षा का उन दिनों यद्यपि कोई प्रवन्ध नहीं रहता था, पर अपने भाइयों को पढ़ते हुए सुनकर ही उसने अक्षर-ज्ञान प्राप्त कर लिया। इस प्रतिभा को देखकर उसके पिता ने उसे व्याकररण, कोष इत्यादि से पूर्ण परिचित कर दिया। वाल्मीकि रामायण इत्यादि धर्म ग्रंथों का पारायण करने के पश्चात् छंद ज्ञास्त्र तथा पिगल के नियमों का ज्ञान भी प्राप्त कर लिया।

पुत्री के विवाह योग्य होने पर, गुरु नृसिंह की श्राज्ञा तथा परामर्श के अनुसार उसका विवाह तुलसीदास के साथ सम्पादित कर दिया । इस उन्लेख के अनुसार तुलसी के हृदय में रामभिक्त का बीज रत्नावली से विवाह के पूर्व ही अंकुरित हो चुका था। उनका परिचय देते हुए गुरु नृसिंह जी इन शब्दों में उनका उल्लेख करते हैं—श्राह्मण वंश के अलौकिक दीपक तुलसीदास जोग मार्ग के पास रहते हैं। वह सदा राम-राम करते हैं इससे उनका नाम रामोला हो गया है। वह विद्या के निधान तथा विविध शास्त्रों के पिछत हैं, वह काव्य-रचना में चतुर और सब प्रकार की बुराइयों से रहित हैं।

दम्पति सूकर क्षेत्र में बहुत दिनों तक मुखपूर्वक रहे, उनके तारक या तारापित नामक एक पुत्र भी था, परन्तु उसका श्रकाल ही स्वर्गवास हो गया। उनके सुखी विवाहित जीवन में यही एक शूल था।

एक बार रत्नावली रक्षा-बन्धन के अवसर पर पित की आज्ञा से माँ के घर गई। जीवन के सुनेपन को मिटाने के लिए तुलसी नौ दिन की कथा कहने के विचार से बाहर चले गये। तत्परचात् ग्यारहवें दिन आने पर उन्हें घर की नीरवता असह्य हो उठी, वे रत्नावली से मिलने के लिए आत्र हो गये। प्रेम की मारकता में वर्षा की घनघोर रात्रि में प्रबल गंगा की लहरों को पार कर वे स्वसुरालय पहुँचे। रत्नावली ने इतने कुसमय में आने का कारण पूछा और तुलसीदास से इस प्रकार का उत्तर पाकर कि वे उसी को देखने के लिए आतुर होकर प्रकृति की विषम प्रबलताओं से संघर्ष करते हुए आये थे, रत्नावली ने उनकी भत्संना नहीं की बिल्क अपने भाग्य की सराहना तथा प्रेम की महिमा की व्याख्या करते हुए कहा—"मेरे प्रेम के कारण तुमने इतनी विषमताएँ भेल लीं, में बड़ी बड़भागिनी हूँ, तुम प्रेम के आधार हो। प्रेम की महिमा अपार है, मेरे प्रेम की प्रेरणा से तुमने प्रबल बाढ़ से उद्वेलित गंगा को भी पार कर लिया। इसी प्रकार परमात्मा के चरणों से प्रेम कर मनुष्य संसार-सागर

को पार कर लेता है।" रत्नावली की इस वागी की स्निग्धता तुलसी के हृदय में सांसारिक विषय-वासना के प्रति उपेक्षा बनकर व्याप्त हो गई।

प्रेम की मादकता में रत्नावली के शब्दों द्वारा विराग की प्रतिक्रिया हुई यह सत्य है, परन्तु इसका कारए। रत्नावली का व्यंग्य था ग्रयवा माध्यं भावना का उपदेश, यह कहना कठिन हं। उसी रात्रि की नीरवता में, जिसमें प्रकृति द्वारा उपस्थित किये गये ग्रनेक व्यवधानों को पार करते १ए रत्नावली के पास श्राये, वे उसे श्रकेली छोड़ सदा के लिए चले गये। रत्नावली ने श्राशा-निराशा तथा प्रतीक्षा की उत्मुकता श्रौर विह्वलता में महीनों व्यतीत कर दिये। श्रन्ततः निराश होकर साधिकाश्रों के वेश में पूर्ण संयम का जीवन व्यतीत करने लगी। इसी समय में श्रपने हृदय की व्यथा व्यक्त करने तथा पतिभिवत के प्रचार इत्यादि के लिए श्रनेक दोहों की रचना की।

सं० १६५१ वि० में उनके व्यथित शरीर तथा पीड़ित भावनाश्रों की देहिक लीला समाप्त हो गई।

हिन्दी साहित्य के इतिहास में रत्नावली की पूर्ण उपेक्षा वास्तव में आइच्यं का विषय है। केवल तुलसीदास की पत्नी के रूप में उनका उल्लेख कहीं-कहीं प्राप्त होता है, परन्तु उनके स्वतन्त्र व्यक्तिय पर प्रायः बिलकुल प्रकाश नहीं डाला गया है। रत्नावली के दोहों के सम्पादक का प्रयास इस क्षेत्र में सराहनीय है। अभी तक रत्नावली के २०१ दोहे प्राप्त हुए हैं। इनमें से दद दोहों में रत्नावली अथवा रत्नावती का पूर्ण संकेत है तथा दर दोहों में केवल रतन का प्रयोग है तथा ३१ दोहों में उनका नाम नहीं है।

इनकी काव्य-रचना किसी विशिष्ट भावधारा पर ग्राधृत नहीं थी, जीवन के समस्त उपकराणों से उन्हें काव्य-प्रेरणा प्राप्त हुई है। सर्वप्रथम उनके ग्रात्मपरिचय सम्बन्धी दोहे हैं, जो उनकी जीवनी के निर्माण में ग्रन्त:साक्ष्य के रूप में महत्त्वपूर्ण है। उनके शब्दों में उनकी जीवन कहानी का उद्धरण यहाँ ग्रप्रासंगिक न होगा। जीवन के प्रत्येक ग्रंश का वर्णन करते समय वह ग्रपने वर्तमान के दु:खों की रेखा को नहीं बचा पाई है। वियोग की इन रेखाग्रों में उनके व्यथित नारी-हृदय की भावनाग्रों की सुन्दर ग्रिभिव्यक्ति है। पित के प्रति उनकी श्रद्धा तथा उनका प्रेम, ग्रपने वचनों द्वारा उत्पन्न प्रतिक्रिया इत्यादि के वर्णन में नारी-हृदय की विद्धल ग्रनुभृतियों का सुन्दर दिग्दर्शन है। ग्रपने दुर्भाग्य को वह एक क्षरण के लिए भी नहीं भूल सकी है—

जनिम बदरिका कुल भई, होँ पिय कंटक रूप। बिधत दुखित ह्वं चल गये, रत्नाविल उर भूप।।

प्रिय के जीवन में कंटक बनकर बिंध जाने की तीव व्यथा की करुए व्यंजना ग्रन्य स्थलों पर भी मिलती है—

हाय बदरिका वन भई, हीं बामा विष बेलि।
रत्नाविल हों नाम की, रसिंह दियो बिस मेलि।।
दीनबंधु कर घर पली, दीन बंधु कर छाँह।
तक भई हों दीन श्रति, पित त्यागी मों बाँह।।
सनक सनातन सुकुल कुल, गेह भयो पिय स्याम।
रतनाविल श्राभा गई, तुम बिन बन सम गाम।।

प्रथम पद की ग्लानि, द्वितीय की विवशता तथा तीसरे के नीरव सुनेपन की सजीव प्रभिव्यंजना उनकी काव्य-प्रतिभा तथा उनके व्यथित हृदय का परिचय देते हैं।

म्रात्मपरिचय सम्बन्धी इन पदों में यद्यपि वर्णनात्मक उल्लेख ही म्रिधिक हैं, परन्तु उनके हृदयगत भाव जो उनके जीवन के ग्रंश वन गये थे, इन परिचयों में ही व्यक्त हो गये हैं। दाम्पत्य प्रेमाभिव्यक्ति के ग्रवसर पर ग्रसावधानी से छेड़ी हुई भगवत प्रेम की चर्चा ही उनके जीवन की सबसे बड़ी भूल बन गई जिसके कारण उनके सर्वस्व का ग्रस्तित्व विद्यमान रहते हुए भी उनके लिए नगण्य बन गया। तुलसी के प्रस्तुत संस्कार ग्रकरमात् उनके वचनों के भकोरों से जागृत हो गये। रत्नावली की ग्लानि इन शब्दों में साकार है—

समुद्र वचन अप्रकृत गरल, रतन प्रकृत के साथ। जो मो कहँ पति प्रेम संग, ईस प्रेम की गाथ।। होय सहज ही हों कही, लह्यो बोध हरि देस। हो रतनावलि जँच गई, पिय हियं काँच विसेस।।

उस ग्लानि की व्यथा में प्रतीक्षा की आशा भी है, प्रिय के स्मृति-चिह्नों के सहारे दिन व्यतीत करती हुई रत्ना प्रिय के आगमन के विविध स्वप्न देखती हुई जीवित रहती है। उसकी नारी-भावनाएँ उस शुभ दिन का चित्र खींचती हैं जब उसके प्रिय आयेंगे, परन्तु वह उपालम्भ का एक शब्द भी उनसे न कहेगी—

नाथ ! रहाँगी मौन हो धारहु पिय जिय तोस । कबहुँ न दऊँ उराहनो, दऊँ न कबहुँ दोष ॥

प्रिय की भ्रनुपस्थिति में जीवन तथा उसका पोषए करने वाले भ्रनेक उपकरएा भारस्वरूप लगते हैं, केवल एक सहारा है जीने का; प्रिय की चरएापादुका—

ग्रसन बसन भूषन भवन, पिय बिन कछु न सुहाय। भार रूप जीवन भयो, छिन छिन जिय श्रकुलाय॥ पित पद सेवा सों रहत, रतन पादुका सेइ। गिरत नाव सों रज्जु तेहि, सरित पार करि देइ॥

प्रियतम द्वारा ग्रहरण किये गये साधना-मार्ग की कठिनता की कल्पना से उसे भ्रपना

व्यथायुक्त जीवन भी उपहासप्रद सुख-सा जान पड़ने लगता है। पित के दुखों की कल्पना तथा उनके मानस की व्यथा का व्यक्तीकरण इस क्लेषपूर्ण दोहे में देखिये—

> रतन प्रेम डंडी तुला, पलाजुरे इकसार। एक बार पीड़ा सहै, एक गेह संभार ।।

श्रात्मपरिचय के इन सौष्ठवपूर्ण दोहों के स्रतिरिक्त उनके काव्य का विषय है नैिति-वर्णन । नीति का सम्बन्ध श्रनुभूतियों की श्रपेक्षा विचार तथा तर्क से स्रधिक है, स्रतः कोमल भावनाओं की स्रपेक्षा तद्विषयक काव्य में कर्त्तव्य-भावना, तर्क तथा विवेक श्रिधिक होता है । मध्यकालीन व्यवस्था में स्त्री के जीवन की सार्थकता पुरुष पूजा पर निर्भर थी, मध्यकालीन नारी के स्रनेक स्रादर्श रत्नावली के वर्ण्य विषय रहे हैं । पित विषयक सिद्धान्तों में उनके स्वर तुलसी के स्वरों के साथ ही मिल जाते हैं—

नेह सील गुन वित रिहत, कामी हूँ पित हाय । रतनाविल भिक्त नारि हित, पुज्ज देव सम सोय॥ पित गित पित बित मीत पित, पित गुरु सुर भरतार। रतनाविल सरवस पितहि, बंधु बंध जग सार॥

पित-पूजा के इन श्रादशों के पश्चांत् नारी के श्राचारों के विषय में उनकी सम्मित रोचक है तथा उनमें तत्कालीन सामाजिक नियमों का पूर्ण समर्थन तथा प्रति-पादन है, मध्यकालीन वातावरण की संकीर्णता में पुरुष तथा स्त्री के स्वच्छन्द सम्मिलन की श्राशंका का यह चित्र देखिये—

जुवक जनक, जामात, सुत, ससुर, दिवर ग्रौर भ्रात । इन्ह्रें की एकांत बहु, कामिनि सुन जनि बात ॥ घी को घट है कामिनि, पुरुष तपत ग्रंगार । रतनावलि घी ग्रिगिन को, उचित न संग विचार ॥

स्त्री विषयक प्रसंगों के श्रितिरिक्त साधारण नीति पर भी उन्होंने दोहे लिखे हैं जो हिन्दी के श्रितेक नीति काव्यकारों की रचनाश्रों के समक्ष रखे जाने की क्षमता रखते हैं। उदाहरणार्थ—

रतनाविल काँटो लगो, वैदनु दियो निकारि। वचन लग्यो निकस्यो न कहुँ, उन डारो हिय फारि॥

नित्य-प्रति के व्यवहार के लिए उपयोगी तथा लाभप्रद व्यवहारों की नीति पर भी उन्होंने रचनायें की हैं, जीवन के केंट्रीले मार्ग पर व्यवहार गैशल से अनेक व्यव-धान नष्ट हो जाते हैं। जीवन में छोटी-छोटी वार्ते समस्या बनकर खड़ी हो जाती हैं। अतः इन उपकरणों के प्रति जागरूकता जीवन की सफलता के लिए आवश्यक है। रत्नावली की व्यवहार-कुशलता का सूक्ष्म निरीक्षण तथा उनका व्यक्तीकरण अस्य नीतिकारों के समान ही विदग्ध तथा कुशल है।

सदन, भेद तन धन रतन, सुरित सुभेषज श्रन्त । दान धरम उपकार तिमि, राषि बधू परछन्न ॥ श्रनजाने जन ६ो रतन, कबहुँ न करि विश्वास । वस्तु न ताकी खाइ कछु, देइ न गेह निवास ॥ वनिक, केरश्रा, भिच्छुकन, जन कबहूँ पितयाय । रतनाविल जेइ रूप धरि, ठग जन ठगित भ्रमाय ॥

गिरधरराय तथा रहीम के दे हों से इनकी विदग्धता कम नहीं है, परन्तु लोक-वागी का स्राश्रय न पा सकने तथा इतिहासकारों की नारी द्वारा सर्जित साहित्य के प्रति उपेक्षा के कारण रत्नावली की प्रतिभा सागर के तल में छिपे हुए रत्नों के समान स्रज्ञात रह गई है।

लौकिक जीवन के भगवान् पित तथा पित-पूजा के आवश्यक तत्त्वों पर तो उन्होंने रचनायें की ही हैं, अलौकिकता के शाश्वत सत्य तथा संसार की नश्वरता की अभिव्यक्ति में उनका दार्शनिक दृष्टिकोएा भी व्यक्त है।

उनके असफल तथा अतृष्त नारीत्व में लौकिक व्यवहार-कौशल तथा अपार्थिव दार्शनिकता का सामंजस्य देखकर आश्चर्य होता है। इन विरोधी प्रवृत्तियों तथा परि-स्थितियों का यह सम्मिलन अद्भुत है। उनके शब्दों में यौवन, धन तथा शक्ति के विकारात्मक प्रभाव तथा इन्द्रियों की लालसा से तृष्णा की अभिवृद्धि की विवेचना सुनिये—

तरुएगाई धन देह बल, बहु दोषन ग्रागार। बिनु विवेक रतनावली, पशु सम करत विचार॥ रतनाविल उपभोग सों, होत विषय नींह शान्त। ज्यों-ज्यों हिव में हो श्रनल, त्यों-त्यों बढ़त नितान्त॥

इन्द्रियों के श्रानियन्त्रित श्रद्भवों को यदि मन रूपी सारथी वक्ष में नहीं कर सकता तो तन रूपी रथ को वे विनाश के गर्त में ढकेल देते हैं—

> पाँच तुरंग तन रथा जुरे, चपल कुपथ लै जात। रतनाविल मन सारिथिहि, रोकि सके उत्पात।।

यही नहीं यदि इनमें से एक को भी ग्रनियन्त्रित छोड़ दिया जाय तो वे ग्रनिष्टकारी हो जाती हैं—

मंन नैन रसना रतन करन नासिका साँच । एकहि मारत श्रवस ह्वै, स्ववस जिग्रावत पाँच ॥ इन दार्शनिक सिद्धान्तों के साथ ही वे परोपकार, विश्ववन्धुत्व इत्यादि विशाल भावनात्रों का प्रतिपादन भी करती हैं। दूसरों के लिए जीवित रहने वाला ज्यक्ति ही प्रशस्ति का पात्र है। श्रपने उदर की परितृष्ति तो पशु भी कर लेते हैं, परिहत में व्यतीत किया हुआ एक क्षरण ही जीवन है, श्रन्यथा मृत्यु—

परिहत जीवन जासु जग, रतन सफल है सोइ।
निज हित कूकर काक किए, जीविह का फल होइ।।
रत्नाविल छनहूँ जिये, घरि पर हित जस जान।
सोई जन जीवत गनहु, ग्रित जीवन मृत मान।।

वसुर्धव कुटुम्बकम् की पुनीत भावना की श्राभिव्यक्ति रत्नावली के शब्दों में सुनिये—

ये निज, ये पर, भेद इमि, लघुजन करत विचार। चरित उदारन को रतन, सकल जगत परिवार।।

रत्नावली के वर्ण्य-विषय की यह संक्षिप्त रूपरेखा उनकी रचनाम्रों का म्राभासमात्र है। उनके समस्त दोहों की सरलता, विदाधता तथा भावकता परिचय की वस्तु है, जीवन में उपेक्षिता रत्नावली को यह साहित्यिक उपेक्षा उनके प्रति महान् म्रन्याय भौर भ्रपराथ है। वर्ण्य-विषय की विविधता में जीवन की अनेक प्रवृतियों तथा प्रभावों के दिग्दर्शन के पदचात् उनकी रचनाम्रों का साहित्यिक मूल्यां-कन म्रानिवार्य हो जाता है।

जीवन के साधार एतम श्रनुभवों की श्रभिव्यक्ति के लिए उन्होंने साधार एतम परन्तु सार्थक उपमानों का सहारा लिया है, जिनसे उनकी श्रद्भुत पर्यवेक्षर शक्ति का श्राभास मिलता है। उनकी सादृ स्थमूलक श्रभिव्यं जनाश्रों की सफलता का श्रनुमान निम्नलिखित कुछ उद्धर एों के श्राधार पर किया जा सकता है। नारी-जीवन तथा उसके मन रूपी शाक में रुचि तब तक नहीं श्रा सकती है जब तक उसे प्रिय के स्नेह का लवए। नहीं प्राप्त होता—

तिय जीवन तेमन सरिस, तौलौं कछुक रुचै न। पिय सनेह रस रामरस, जौलौं रतन मिले न।।

उनके द्वारा उपमास्रों के प्रयोग का श्रौचित्य तथा उपयुक्तता इन पंक्तियों में देखिये—

> भल इकलो रहिबो रतन, भलो न खल सहवास । जिमि तरु दीमक संग लहै, श्रापन रूप विनःस ॥ सवरन स्वर लघु है मिलत, दीरघ रूप लसात । रतनाविल श्रस वरन है, मिलि निज रूप नसात ॥

जीवन के उपकरिएों के इस पर्यवेक्षरण के श्रातिरिक्त प्रकृति की भी अपनी अभिन्यंजना का प्रसाधन बनाना वे नहीं भूली है, प्रकृति में मानवीय भावनाओं का आरोपरण कर उन्होंने भावना तथा अभिन्यंजना के अन्योन्याश्रित सम्बन्ध की घोषरण की है। प्रयंचक मित्र का यह सुन्दर लक्षरण तथा उसकी अभिन्यंजना उत्कृष्ट है—

उदय भाग रिव मीत बहु, छाया बड़ी लखात । अस्त भये निज मीत कहुँ, तनु छाया तजि जात ।।

जिस प्रकार पूर्ण उदित सूर्व के प्रकाश में शरीर की छाया बड़ी दिखाई देने लगती है, परन्तु उसके अस्तप्राय होने पर छाया भी क्रमशः विलीन हो जाती है; उसी प्रकार भाग्य रिव के प्रखर प्रकाश के समय तो मित्रमंडल बड़ा हो जाता है, परन्तु भाग्य के प्रकाश के मंद होने पर उनका पता नहीं रह जाता।

उपमाश्रों की योजना के श्रितिरिक्त, कल्पना तथा भावों की सरल तथा स्पष्ट अभिव्यक्तियाँ भी मार्मिक तथा प्रभावात्मक हैं, श्रलंकारों तथा श्रन्य काव्य-सज्जा के उपकराों के श्रभाव में भी उनकी व्यथा की करुगा सजीव है—

> कर गिंह लाये नाथ तुम, वादन बहु बजवाय, पदहुन परसाये तजत, रतनावलिहि जगाय।

श्रद्धं विकसित जीवन की उन्मोलित लितका पर सौरभ के स्वप्न तथा तुषार-पात की करुगा का यह चित्र उनकी कल्पना तथा ग्रिभिव्यक्ति कौशल का उदाहरुग है---

> मिलया सींची विविध विधि रतन लता करि घार । नींह वसंत ग्रागम भयो, तब लगि पर्यो तुसार ॥

सादृश्यमूलक इन सुन्दर श्रिभिच्यिक्तियों के श्रितिरिक्त इनके काव्य का बाह्य परिधान भी सरल, सुष्ठ तथा कलापूर्ण है। उनकी भाषा सरल बजभाषा है, जिसमें संस्कृत के तत्सम शब्दों का प्रयोग तो है, पर उनका बाहुल्य नहीं। तद्भव तथा तत्सम शब्दों की संख्या का श्रनुपात प्रायः समान है। उर्दू शब्दों का पूर्ण श्रभाव है, केवल कुछ शब्द, जिनका प्रचलन देशी भाषाश्रों में हो गया था, उन्होंने ग्रहरण किये हैं। इनके उदाहररण रूप में तृपक, चकमक इत्यादि शब्द लिये जा सकते हैं। व्याकरण-दोष उनकी भाषा में प्रायः नहीं श्राने पाये हैं, पुनरुक्ति तथा ग्रामीरणत्व, श्रश्लीलत्व इत्यादि दोषों का पूर्ण श्रभाव है। उनके श्रनुसार काव्य का श्रादर्श इस प्रकार है—

रतन भाव भरि भूरि जिमि, कवि पद भरत समास । तिमि श्रचरहु लघु पद करहि, श्रयथ गंभीर विकास ॥ उनकी रचनाओं में इन आदशों की परिपूर्ति की पूर्ण चेव्टा है, उन्होंने दोहा छंद के श्रतिरिक्त और किसी छंद में रचनाय नहीं कीं, परन्तु उनके दोहों का सौठ्व हिन्दी के सर्वश्रेट्ठ दोहाकारों की रचनाओं के समकक्ष रखा जा सकता है। छंद सम्बन्धी दोषों का उनमें पूर्ण श्रमाव है, यित तथा मात्रा-भंग के दोष बिलकुल नहीं श्राने पाये हैं। यद्यपि उन्होंने सबसे संक्षिप्त रचना-शैली ग्रहरण की थी पर उनमें वे गम्भीरतम विषयों की विशद विवेचना में समर्थ हो सकी हैं। उनकी भाषा में श्रलंकारों की सज्जा भी पर्याप्त तथा श्राकर्षक है। कुछ उदाहरसों से उनकी कवित्व शिक्त का श्राभास मिल जायेगा।

विरोधाभास तथा यमक के सम्मिलित प्रयोग के निम्न दो उदाहररण उनके काव्य-कौशल के परिचायक हैं—

दीन बन्धु के घर पली, दीन बन्धु कर छाँह। तोउ भई होँ दीन श्रति, पति त्यागी मों बाँह।।

तथा

सनक सनातन कुल सुकुल, गेह भयो पिय स्याम । रतनाविल ग्राभा गई, तुम बिन बन सम गाम।।

नारीमुलभ परम्परागत उलभन का समाधान रत्नावली ने जिस कौशल से किया है, वह उनकी अभिव्यंजना-शक्ति का प्रमास है। हिन्दू नारी श्रपने पित के नाम का उच्चारस नहीं कर सकती, उस संकोच का समाधान वैदग्ध से होता है। उसके व्यक्तित्व की ऋजुता में विदग्धता का समावेश इस पर्यायोक्ति में देखिये—

जासु दलहि लहि हरिष हरि, हरत भगत भव रोग। तासु दास पद दासि ह्वं, रतन लहत कत सोग?

कवि-सम्राट् तुलसी की परिएगोता रत्नावली की उपेक्षित भावनाएँ उनके काव्य की प्रेरएगा बन गईं। जीवन की एक घटना की प्रतिक्षिया से तुलसी को श्रमरता का बरदान मिला, रत्नावली की शब्दों की रगड़ द्वारा उत्पन्न उनकी प्रतिभा की चमक से मानवमात्र श्रमिभूत हो गया, परन्तु रत्नावली की उपेक्षित भावनाएँ उसके व्यक्तित्व के समान ही उपेक्षित रह गयीं। यद्यपि जीवन की उस महान् उपेक्षा के सामने इसका महत्त्व नगण्य है, परन्तु हिन्दी के इतिहास में रत्नावली के नाम के उल्लेखमात्र का भी श्रभाव उनके प्रति महान् श्रपराध है।

खर्गान्य।—हिन्दी साहित्य में पहेलियों तथा मुकरियों के सर्वप्रथम तथा श्रेष्ठ लेखक ग्रमीर खुसरो हुए हैं, प्रायः प्रत्येक इतिहासकार ने उनकी गराना उस युग के प्रमुख कवियों में की है। इस प्रकार की रचनाग्रों में यद्यपि काव्योचित सर्वत्र गुर्गों का प्रायः ग्रभाव-सा रहता है, परन्तु भाषा के द्वारा छंदोबद्ध कौली में विदग्ध भावाभिव्यक्ति के कारण उन्हें काव्य के ग्रन्तर्गत रखना ग्रनुचित नहीं है, ग्रतः खगिनया की वैदग्धपूर्ण उक्तियाँ नारी द्वारा सर्जित हिन्दी काव्य में स्थान प्राप्त करने की पूर्ण ग्रधिकारिएगी है।

खगिनया उत्तर प्रदेश के उन्नाव जिले के श्रन्तगंत रराजीत पुरवा ग्राम की निवासिनी थीं। इनका जन्म तेली वंश में हुआ था तथा इनके पिता का नाम वासू था। यद्यपि इन्हें नियमित रूप से शिक्षा प्राप्त करने का अवसर नहीं प्राप्त हुआ था परन्तु जन्मजात प्रतिभा तथा मुखरता के काररा वे पहेलियाँ बनाने में बहुत प्रवीरा हो गई थीं। उत्तर प्रदेश में खगिनयाँ की पहेलिया बहुत प्रचलित हैं।

श्री निर्मल जी ने उनके विषय में एक परिचयात्मक पद का उल्लेख किया है, जो इस प्रकार है—

> सिर पं लिये तेल की मेटी। घूमित हाँ तेलिन की बेटी॥ कहों पहेली बहले हिया। में हाँ बासू केर खगनिया॥

इनका रचनाकाल सम्वत् १६६० वि० के लगभग माना जाता है। इन्होंने प्रपनी पहेलियों में प्रपने पिता के नाम का प्रयोग भी किया है, उनकी वाक्-विद्यात तथा ग्रभिव्यंजना की चातुरी के साथ उनकी निरक्षरता का सामंजस्य करना कठिन हो जाता है, परन्तु उनकी रचनाग्रों का प्रचलित ग्रस्तित्व उस ग्राश्चर्य का समाधान कर देती हैं उनकी विद्यायता के उदाहरण के लिए उनकी पहेलियों का उद्धरण ग्रावश्यक है।

> लम्बी चौड़ी आँगुरी चारि । दुहों श्रोर तें डारिनि फारि ॥ जीव न होय जीव को गहैं। बासू केरि खगनिया कहैं॥ —कंघी

> रहत पीतम्बर वाके काँथे। गूँजत पुहुपन पै मन साथे।। कारो है पै रस को गहै। बासू केर खगनिया कहै॥
> —-भौरा

तिरिया देखी एक ग्रनोखी। चाल चलत है चलबल चोटी।।

मरना जीना तुरत बताय। नेकु न श्रन्तहु पानी खाय।।

हाथन माहै सबके रहै। बासू केर खगनिया कहै।।

—नाडी

चुप्पी साधे नेकु न बोले । नारी वाकी गाँठें खोले ।। दरवाजन में ऐसन लटके । चोरन ते स्वागत बेखटके ॥ रच्छा घर की करता रहै। बासू केर खगनिया कहै।।
—ताला

बुइनो एक श्रजीब श्रनोखी। बड़ी करारी रंगति चोखी। जाते ये दोनों लग जाती। बिनु देखे नींह वाही श्रघाती।। बिना न याके जीवन रहै। बासू केर खगनिया कहै।।

—ग्रांख

इन पहेलियों की ग्रालोचना में उनकी विदग्धता को छोड़कर कुछ ग्रधिक नहीं कहा जा सकता । उनकी भाषा ठेठ तथा ग्रामीएा ग्रवधी है जिसमें ग्रवधी के ग्रामीएा शब्दों का प्रयोग है, उदाहरएा।थं—

बाह्मन खाबै पेटवा फार। लाली है रंगसि वहि कयार।। ग्रांखिन माँ सब लेय लगाय। लरिका वाते सुख पाय।।

भाषा में यत्र-तत्र खड़ीबोली के किया का प्रयोग भी निलता है जैसे 'रच्छा घर की करता रहै', 'ये दोनों लग जातीं', 'वन जाती है जंगी' स्नादि।

खगनिया की विदम्धता तथा वाक्चातुरी उनकी बोलचाल की साधारए। भाषा अवधी में बहुत स्वाभाविकता से व्यक्त है। उनकी पहेलियों का अपना स्थान है।

कशवपुत्र वधू—इनका उल्लेख बुन्देल वंभव में प्राप्त होता है। इनका जन्म श्रीरछा में सम्वत १६४० में हुग्रा था, तथा इनका रचनाकाल १६७० के लगभग उल्लिखित है। उनके सम्बन्ध में विस्तृत रूप से तो कुछ ज्ञात नहीं है, परन्तु जनश्रुतियों के श्रनुसार यह श्रनुमान किया जाता है कि उनके पित एक कुज्ञल वंद्य थे, वंद्यक पर उन्होंने एक श्रेष्ठ ग्रंथ की रचना भी की थी। वंदयोग से वे क्षयरोग से ग्रसित हो गये, श्रतः श्रायुवेंद के श्रनुसार उनके उपचार के लिए श्रांगन में बकरा बांध दिया गया। श्रायुवेंद में कदाचित इस बात का निरंश है कि क्षय के रोगी को इससे लाभ होता है।

तरुए।वस्था में ही इस दैविक श्रापित ने उनके हृदय में संसार के प्रति उदा-सीनता उत्पन्न कर दी थी। एक दिन श्रांगन बुहारते समय उनकी पत्नी के पैर पर बकरें ने पैर रख दिये, उसी समय उन्होंने एक सबैये की रचना की जिसका उल्लेख द्विवेदी जी ने बुन्देल बैभव में किया है। सबैया ब्रजभाषा में है—

जैहे सबै दुख भूलि तबै, जब नेकहु वृष्टि दै मोते चितै है। भूमि में श्रांक बनावत मेटत, पोथी लिये सबरो दिन जैहै।। दुहाई कका जी की साँची कहाँ, गति पीतम की तुमहु कहँ देहैं।

### मानो तो मानो अवैं स्त्रजिया सुत, कैहों कका जुसौ तोहिं पढ़ै है।।

साधाररण बजभाषा में रचित यह सवैया एक साधाररण उक्तिमात्र है। केवल छंदबद्ध होने के नाते ही उसकी गरणना काव्य के श्रन्तगंत की जा सकती है।

कियानी चौबे — किवराज लोकनाथ चौबे बूँदी के राजा बुद्धिसह जी के ग्राश्रित किव थे। उनकी स्त्री किवरानी भी किवता करती थीं। राजा बुद्धिसह का समय सम्बत् १७५२ से १८०५ तक माना जाता है, ग्रतः किवरानी के रचनाकाल का ग्रनुमान भी समय की इसी परिधि के ग्रन्दर ग्रनुमान किया जाता है।

लोकनाथ चौबे स्वयं एक कुञल किव थे, उनके सत्संग तथा संसर्ग से किवरानी ने भी काव्य-रचना का ग्रभ्यास ग्रारम्भ किया था । इनके द्वारा रचित केवल दो किवल प्राप्त हैं । जिसका ऐतिहासिक प्रसंग इस प्रकार है—

राजा बुद्धिसिह दिल्ली के ग्राधीन थे, ग्रतः कार्यवश कभी-कभी उन्हें दिल्ली जाना पड़ता था। एक बार लोकनाथ जी भी उनके साथ गये, वहाँ से बुद्धिसिह जी ने उन्हें किसी कार्यवश ग्रटक भेजने का निश्चय किया। धर्मनिष्ठ कविरानी को इस समाचार से बहुत दुःख हुग्रा, उनकी संकीर्ए भावनाग्रों को सर्वप्रथम लोकनाथ जी के धर्मभ्रष्ट हो जाने की शंका उत्पन्न हुई, क्योंकि ग्रटक में मुसलमानों की संख्या बहुत ग्रिधिक थी, उन्होंने ग्रपनी ग्राशंका पद्यात्मक शंली में ग्रपने पति के पास लिख भेजी—

मैं तो यह जानी हो कि लोकनाथ पित पाय,
संग ही रहौंगी ग्ररधंग जैसे गिरिजा।
एते पै विलक्षरण ह्वं उत्तर गमन कीन्हों,
कैसे के मिटत ये वियोगविधि सिरजा।।
ग्रब तो जरूर तुम्हें ग्ररज करें ही बने,
वंहू द्विज जानि फरमाय है कि किरजा।
जो पै तुम स्वामी ग्राज कटक उलंधि जैहों,
पाती माँहि कैसे लिखूँ मिश्र मीर मिरजा।।

इस शंकाभरे संदेश में सरल भावनाएँ ही व्यक्त हैं, सहवास की सुनहली श्राशा में, उत्तर गमन के संदेश द्वारा व्याघात, उनकी श्राशा-भरी प्रार्थना तथा नदी पार करके मिश्र से मीर मिरजा में परिवर्तन होने की ग्राशंका तर्कपूर्ण शैली तथा कौशल से व्यक्त है, परन्तु कांव्य-तस्वों का उसमें पूर्ण श्रभाव है।

ग्राशंका के समाधान में ग्रौर भी साधारराता है, प्रथम पद में तो कुछ उपमाग्रों तथा ग्राशा-निराशा के उद्देलन के चिह्न मिलते भी हैं, परन्तु दूसरे पद में तो केवल उक्तियाँ मात्र हैं—

विनती करहुगे जो वीरराव राजा जी सो,
सुनत तिहारी बात ध्यान में धर्राहगे।
पाती कविरानी मोरी उनींह सुनाय दीन्हों,
ग्रविस विरह पीर मन की हरींहगे॥
वे हैं बुद्धिमान् सुखदान बड़भागी बड़े,
धरम की बात सुन मोद सों भर्रीहगे।
मेरी बात मानों राव राजा सों ग्ररज करीं,
लौटन को घर फरमाइस करींहंगे॥

इनके पदों में न तो वाक्-विदग्धता है श्रीर न काव्य-सरसता। श्रनलंकृत, सज्जाहीन परन्तु प्रवाह-युक्त किवत्त शैली में श्रपनी भ्रवनाश्रों की सरल श्रिभिव्यक्ति कर देने में वे सफल रही हैं। संस्कृत के तद्भव तथा तत्सम शब्दों का यद्यपि श्रभाव नहीं है, परन्तु बजभाषा के देशज शब्दों का प्रयोग ही श्रिधिक हुन्ना है। उर्दू के शब्दों के प्रयोग भी यत्र-तत्र मिलते हैं। सीधी तथा सरल श्रिभिव्यंजना ही उनके काव्य का गुरा है।

साई—हिन्दी के प्रसिद्ध नीतिकुशल कविराय गिरधर की ये पत्नी थीं। जनश्रुतियों के ब्राधार पर विविध इतिहासकारों ने गिरधर कविराय की उन रचनाओं को जिनमें साई शब्द का प्रयोग मिलता है, उनकी पत्नी द्वारा रचित माना है। महिला मृदुवानी तथा स्त्री किव कौमुदी के लेखकों ने इस ब्रनुमान को सत्य मानकर उनकी रचनायें उद्धृत की है। यदि उनका ब्रगुमान सत्य है तो साई उन भाग्यशालिनी स्त्रियों में से एक ठहरती हैं, जिन्हें प्रतिभावान पति की छाया में विकास का ब्रवसर प्राप्त हुआ था।

कविराय गिरधर का समय नागरी प्रचारिगों सभा की खोज रिपोर्ट के ब्रमुसार ब्रठा हवीं शती का पूर्वाई है, परन्तु निर्मल जी ने साई का जन्म सम्बत् १७७० माना है, उनका निर्धारग सर्वथा ब्रमुमान पर ब्राधृत है, ब्रतः गिरधर किंव की हस्तलिखित रचना में दिया हुआ समय ही ब्रधिक विश्वस्त प्रतीत होता है।

कहा जाता है कि गिरधर किव ने कुंडलियों की रचना किसी निश्चित संख्या में करने का विचार किया था, परन्तु उसके पहले ही मृत्यु का ग्रास बन जाने के कारण उनकी यह कामना श्रध्री ही रह गई तथा उनकी पत्नी साई ने सच्ची सहधींमणी की भौति पति की इच्छा की पूर्ति की। यदि इस जनश्रुति को सत्य मान लें, जैसा कि कई इतिहासकारों ने माना है तो साई द्वारा रचित श्रनेक कुंडलियाँ प्राप्त होती हैं जिनकी शैली, सौड्डव तथा वैदान्य किसी भी दृष्टि से गिरधर कि की रचनाग्रों से निम्न स्तर पर नहीं है। नीति विषयक सिद्धान्तों का वर्णनात्मक प्रति- पादन तथा श्रन्योक्तियों के रूप में विवेचन बड़े कौशल से किया गया है। परन्तु काव्य-विवेचन के पूर्व ही साई द्वारा रचित काव्य के ग्रस्तित्व के सामने सन्देह के कई प्रश्न-चिह्न लग जाते हैं।

सर्वप्रथम शंका उनकी स्वतन्त्र रचना पर उठती है, उनकी कुंडलियों में 'कह गिरधर किवराय' के प्रयोग से साई ने यदि स्वयं रचनायें की थीं तो गिरधर किवराय के नाम के उल्लेख की क्या आवश्यकता थी ? इसका समाधान इस प्रकार से हो सकता है कि साई ने अपने पित की ग्राभिलाधा की पूर्ति के लिए काव्य-रचना की थी, अतः सम्भव है कि उनकी मनोवांछित संख्या की पूर्ति के लिए जो रचनायें उसने की हों उसमें पित के नाम का उल्लेख भी अपने नाम के साथ कर दिया हो। इस प्रकार पित और पत्नी दोनों के नाम से वे कुंडलियाँ प्रचलित होकर अमर बन गई हों।

साई शब्द से युक्त कुंडलियों का गिरधर की पत्नी द्वारा रिचत होने का प्रमाण निर्मल जी ने इस प्रकार दिया है—यह निर्विवाद सत्य है कि जिन कुंडलियों के प्रारम्भ में साई शब्द है वे गिरधर द्वारा रिचत नहीं है क्योंकि गिरधर जी को साई शब्द युक्त तथा तद्विहीन दो प्रकार की रचनायें बनाने की क्या आवश्यकता थी? इससे यही मानना पड़ता है कि ये कुंडलियाँ इनकी स्त्री की ही बनाई हुई हैं।

उपर्युक्त तर्क ग्रधिक सबल नहीं है क्योंकि किसी भी किव के लिए दो प्रकार की रचना करना ग्रसम्भव नहीं है। सम्भव है कि कुछ रचनाग्रों में उन्होंने साई शब्द का प्रयोग सम्बोधन मात्र के लिए कर दिया हो।

नाम उल्लेख की इस समस्या के अतिरिक्त दूसरा कारण संशय का मिलता है—गिरधर तथा साई की शैली का पूर्ण समान रूप। प्रत्येक व्यक्ति की अभिव्यंजना पर उसके व्यक्तित्व का प्रभाव होता है। साई ने यद्यपि काव्य-रचना की प्रेरणा पित से ही प्राप्त की होगी, परन्तु उस प्रेरणा की अभिव्यक्ति में उनके नारीत्व की छाप अवश्यम्भावी है। साई की रचनाओं में कोमलता तथा नारी उचित सहज भावना का पूर्णतः अभाव है। जीवन-क्षेत्र में नीति-कौशल की चरम सीमा पर पहुँचकर भी नारी की भावना में इतनी परुषता असम्भव प्रतीत होती है जितनी साई की रचनाओं में व्यक्त है, उदाहरणार्थ—

साई सत्य न जानिये, खेलि शत्रु संग सार । वांव परे तींह चूिकये, तुरत डारिये मार ॥ तुरत डारिये मार नरव कच्ची करि दीजे। कच्ची होय तो होय घार जग में जस लीजे॥ कह गिरघर कविराय गुगन याही चिल आई। कितनो मिले घिघाय शत्रु को मारिय साई॥ इसके श्रतिरिक्त शब्दों के प्रयोग, श्रभिव्यक्ति के प्रसाधन, भाषा तथा वर्ण्य-विषय सबमें इतना साम्य है कि साई युक्त कुंडिलयों के रचियता के पृथक् श्रस्तित्व पर शंका होने लगती है, परन्तु इस शंकायुक्त स्थिति में उनके मान्य श्रस्तित्व का पूर्ण निषेध भी श्रसम्भव है, श्रतः उठे हुए प्रश्नों के संतोषजनक समाधान के श्रभाव में भी साई युक्त कुंडिलयों की पूर्ण उपेक्षा श्रसम्भव है।

नीति विषयक सिद्धान्तों के प्रतिपादन के लिए उन्होंने दो शैलियाँ प्रहरण की हैं—(१) वर्णनात्मक; श्रौर (२) श्रन्योक्ति। वर्णनात्मक कुंडलियों में मुख्य विषय का उल्लेख प्रथम पंक्ति में कर, उसके बाद की पंक्तियों में एक श्रथवा श्रनेक उदाहरणों द्वारा उसकी परिपुष्टि की है। पिता तथा पुत्र के वैमनस्य के परिरणाम का ऐति-हासिक कथाश्रों तथा उपहासजनक वातावरण के चित्रण से युक्त एक उल्लेख देखिये—

साईं बेटा वाप के बिगरे भयो स्रकाज। हरनाकुस स्रों कंस को, गयो दुहुन को राज।। गयउ दुहुन को राज, वाप बेटा में बिगरी। दुश्मन दावागीर हँसे महिमंडल नगरी।। कह गिरधर कविराय युगन ते यहि चलि स्राई। पिता पुत्र के बंर नफ़ा कहु कौने पाई।।

ऐतिहासिक ही नहीं, जीवन तथा प्रकृति के अन्य उपकरगों के उदाहरगों के द्वारा भी उन्होंने स्वकथित सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया है। जीवन के छोटे-छोटे उपकरगा भी उनकी अभिव्यंजना की शक्ति वन गये हैं—

साई कोउ न विरोधिये छोट बड़ो इक भाय। ऐसे भारी वृक्ष को कुल्हरी देत गिराय॥ कुल्हरी देत गिराय॥ कुल्हरी देत गिराय मार के जमीं गिराई। ट्रक ट्रक के काटि समुद में देत बहाई॥ कह गिरधर कविराय फूटि जिहिं के घर जाई। हरनाकुस ग्रस कंस गये बलि सबहिन साई॥

वर्णनात्मक कुंडलियों की सरलता तथा स्पष्टता के साथ ही उनकी ग्रन्यो-क्तियों की विदग्धता तथा व्यंग्य भी दर्शनीय हैं—

> साई तहाँ न जाइये जहाँ न ग्रापु सुहाय। बरन विषे जाने नहीं, गदहा दाखे खाय।। गदहा दाखे खाय गऊ पर दागि लगाव। सभा बैठि मुसकाय यही सब नृप को भाव।।

कह गिरधर कविराय सुनो रे मेरे भाई। तहाँ न करिये वास तुरत उठि ग्राइये साईं।।

सामाजिक विषमता के इस प्रकार के वर्णनात्मक उल्लेखों के ग्रातिरिक्त विनोदपूर्ण व्यंग्य चित्रों की सजीवता ग्रनुपम है। राजनीतिक विषमता का यह व्यंग्य-चित्र शंकर के कार्टूनों से कम नहीं है—

साईँ घोड़े श्रष्ठत हो गदहन पायो राज ।
कौश्रा लीजे हाथ में दूर कीजिए बाज ॥
दूर कीजिए बाज राज पुनि ऐसो श्रायो ।
सिंह कीजिये कैंद स्यार गजराज चढ़ायो ॥
कह गिरधर किंवराय जहां यह चूकि बड़ाई ।
तहाँ न कीजिय मोर साँक उठि चलिये साईं ॥

इन गम्भीर विषयों की इतनी सबल, सरल तथा मार्मिक विवेचना उस युग की नारी की क्षमता के परे लगती है। छंद तथा भाषा इत्यादि पर उनके ग्रधिकार की कल्पना तो की जा सकती है, परन्तु इन विषयों के साथ उनके नारी-हृदय का सामंजस्य करना कठिन मालूम होता है।

चित्रांकन की शक्ति का भी ग्रनुपम परिचय उन पदों में मिलता है, वैषम्य-जनित व्यंग्य के उदाहरए प्रस्तुत किये जा चुके हैं, उदासीन भावनाओं की नीरवता के चित्र का उदाहरएा भी लीजिए—

> साई हंसन ग्राप ही बिनु जल सरवर वास । निर्जल सरवर से डरें पच्छी पथिक उदास ॥ पच्छी पथिक उदास छाँह विश्राम न पावें। जहाँ न फूलत कमल भाँर तहें भूलि न ग्रावें॥ कह गिरधर कविराय जहाँ यह बूभि बड़ाई। तहाँ न करिये साँभ प्रात ही चलिये साईं॥

राजनीति तथा समाज के व्यंग्यात्मक चित्रग् तथा व्यवहार-कौशल का वर्णन ही इन कुंडलियों में हैं। कुंडलियों के श्रतिरिक्त श्रौर किसी छंद का प्रयोग इनके नाम की रचनाश्रों में नहीं मिलता। छंद के सब नियमों का पालन उन्होंने सर्वत्र किया है, प्रथम शब्द तथा श्रन्तिम शब्द का निर्वाह बड़ी कुशलता से किया गया है, केवल एक पद इसके उदाहरण रूप में मिलता है—

साई जग में योग करि युक्ति न जान कोय। जब नारी गौने चली चढ़ी पालकी रोय।। चढ़ी पालकी रोय न जाने कोई जी की। रही मुरत तन छाय मुछितियाँ श्रपने ही की।। कह गिरधर कविराय श्ररे जिन होहु श्रनारी। मुँह से कहै बनाय पेट में बिन वे नारी।।

भाषा में श्रवधी शब्दों का बाहुल्य है, कियापदों में खड़ीबोली का प्रयोग भी श्रिधिकता से हुश्रा है, तथा श्राश्चर्य का विषय तो यह है कि उर्दू तथा फ़ारसी के शब्दों का प्रयोग भी मिलता है। श्रवध के किसी ग्राम में वास करने वाली साई इस प्रकार की पदावली का प्रयोग करने में कैसे समर्थ हो सकी, यह भी एक प्रश्न है—

साई लोक पुकार दे रे मन तू हो रिन्द।
यह यकीन दिल में घरो में सबको खाबिन्द।।
में सबको खाबिन्द एक खालक हकताला।
खिलकत है यह फना श्रौर हर से पर चाला।।
कह गिरधर कविराय श्रापना दुखी दुखाई।
मन खुदाय ला जिसमें बाँग हरदम दे साई।।

इस प्रकार श्रनेक प्रश्नों के संदिग्ध उत्तर साईं के काव्य के स्वतन्त्र श्रस्तित्व का खंडन करते हैं, परन्तु श्रनुमान के शिला-विन्यास पर ग्राधृत साई तथा उनके काव्य के इतिहास का डगमगाता श्रस्तित्व परिचय की वस्तु है।

नैना योगिनी—इस अद्भुत नामधारिए लेखिका का उल्लेख नागरी प्रचारिए समा की खोज रिपोर्ट में मिलता है। इनके द्वारा रचित ग्रंथ का नाम भी विचिन्न है साँवर तंत्र। तांत्रिक योग-पद्धति इसका विषय है। विषय तथा नाम की विचिन्नता उनके स्त्री होने के विषय में एक शंका उत्पन्न कर देती है। परन्तु स्त्री- लिंग में नाम होने के कारए तथा उनकी पुरुष मानने के किसी निश्चित प्रमाए के अभाव में उनको सिम्मिलत करना आवश्यक जान पड़ता है। ग्रंथ के रचनाकाल का तो ठीक निश्चय नहीं हो सकता । परन्तु उसका लिपिकाल सं० १ द ६३ है। विषय तथा ग्रंथ के विषय में कुछ कहना अथवा उसकी आलोचनात्मक विवेचना करना तो किठन है, परन्तु उसके प्रारम्भ तथा अन्त के प्राप्त उद्धरएों का उल्लेख यहाँ आवश्यक जान पड़ता है। ग्रंथ का आरम्भ इस प्रकार होता है—

श्री गराशायनमः । श्रथं गोरखनाथ कामाक्षा लौक मानयती योगिनी नैना कृते साँवर तंत्र प्रयोग माहः ॥ श्रादि गुरु की दृष्टि करतार वेदन हरतार योहि की चा तीन लोक युग, चारि वेद, पाँडव पाँच, भाग सात समुद्र, श्राठौ वसु, नव ग्रह, दस रावरा, ग्यारह रुद्र, बारह राशि, चौदह भुवन, पन्द्रह तिथि, चारि खानि, पाँचौ भूत, चौरासी लाख श्रात्मा जीव जोनि, श्रष्ट कुल नाग, तैतीस कोटि देवता, श्राकाश• पाताल, मृत्यु मंडल, दिन रात, प्रहर घरी, दंड पल, योग मुहूर्ति, इस मसाखी यौ फलाने करे (पंड ग्रावे।

श्रनेक पौराशिक, दैविक तथा प्राकृतिक उपकरशों के परिगशन के श्रतिरिक्त शेष सब कुछ श्रस्पष्ट है। ग्रंथ का श्रन्त इस प्रकार होता है—

ग्रथ बालक भारे को मंत्र न उलटंत नर्रांसह पलटंत काया शहि देखे नर्रांसह बोलाया। तो के करें ताहि पर परें सत्य नर्रांसह रक्षा करें।। इति साँवर तंत्रे ग्रौर भानमती चरित नैना योगिनी कृते प्रेतादि दोष प्रशमगाः।

काव्य में इस प्रकार की रचना का समावेश उपहासप्रद है, परन्तु विषय की विचित्रता के साथ नारी के नाम का प्रयोग परिचय तथा जिज्ञासा की वस्तु है।

#### उपसंहार

भारतीय जीवन-व्यवस्था में जिस प्रकार पौरुष-बल के समक्ष नारीत्व की सरलता लुप्त हो गई, उसी प्रकार साहित्य के क्षेत्र में भी पुरुषों द्वारा रचित साहित्य की विशालता तथा गहनता में नारी द्वारा रचित साहित्य उपेक्षित ही नहीं, प्रत्युत् लुप्त हो गया, परन्तु भारतीय वाङ्मय के श्रजस्न प्रवाह की विशाल इकाइयों के समक्ष इन लुप्तप्राय कवियित्रियों के अस्तित्व का अवशेष भी साधारण श्रनुमान से श्रिषक है।

वैदिक काल तथा उसके पदचात् के प्राचीन साहित्य में स्त्रियों की क्षमता की उतनी उपेक्षा नहीं हुई है, इतिहासकारों की जागरूकता के फलस्वरूप काव्य, साहित्य, गिएत, दर्शन, शास्त्र इत्यादि वाङ्मय के विविध ग्रंगों में स्त्रियों के योग का परिचय प्राप्त होता है। उसके पश्चात इतिहास की राजनीतिक तथा सामाजिक विषमताओं से स्त्री के विकास का मार्ग अवरुद्ध हो गया, जिससे रचनात्मक कार्यों में उसका सिकय सहयोग कम हो गया था, परन्तु वह स्रभाव केवल न्यूनता का था, हिन्दी पूर्व युग में भी स्त्रियों की रचना के नाम पर जून्य नहीं मिलता। परिसीमाग्रों तथा परिस्थिति-जन्य ुण्ठाभ्रों के विद्यमान रहते हुए भी, प्रतिभा के विकास के जो अपवाद मिलते हैं वे ब्रास्चर्यमय है। कर्पूर मंजरी के प्रसिद्ध लेखक राजशेखर के नाम से प्राचीन भारतीय वाङ्मय का प्रत्येक प्रेमी परिचित है, परन्तु उनकी पत्नी ग्रवन्ति सुन्दरी की प्रतिभा लुप्तप्राय होकर रह गई है। अवन्ति सुन्दरी ने भावनाओं पर आधृत काव्य-सुजन ही नहीं किया अपित साहित्य के बौद्धिक विवेचन में भी भाग लिया है। काव्य मीमांसा में तीन स्थानों पर राजशेखर ने उसका मत उद्धृत किया है, जहाँ ग्रनेक युक्ति तथा तर्क देकर उसने भ्रपने पति के मत का विरोध किया है। प्राकृत कविता में प्रयुक्त देशी शब्दों का एक कोश भी उसने बनाया था, परन्तु इतिहास श्रवन्ति सुन्दरी की प्रतिभा के विषय में प्रायः मौन है।

हिन्दी की विभिन्न धाराओं में स्त्रियों की रचनायें सिम्मिलित हैं। डिंगल काव्यधारा में उन्होंने अपनी क्षमता और सामर्थ्य के अनुसार वैदग्धपूर्ण तथा उल्टेसीधे स्वर मिलाये, निर्गुण काव्यधारा की अटपटी वाणी में अपने स्वरों का योग देकर ज्ञान, गुरु तथा योग-महिमा के गीत गाये, कृष्ण तथा राम की भिवत उनके जीवन में माधुर्य तथा श्रद्धा बनकर व्याप्त हो गई, और उसकी अभिव्यक्ति में नारी की उच्चतम से लेकर साधारणतम अनुभूतियाँ कृष्ण काव्य तथा राम काव्य बन विखर गई। भिवत युग की केवल प्रेममार्गी ज्ञाला ही नारी के योग से सर्वथा

वंचित है।

रीति युग में, नारी का परिसीमित जीवन काव्य के स्राचार्यत्व पक्ष में योग न दे सका, परन्तु उन्मुक्त श्रृंगार की स्वच्छन्द अभिव्यक्ति में भी उन्होंने यथाशक्ति योग दिया। हिन्दी काव्य की इन विशिष्ट धाराश्रों के स्रतिरिक्त स्रनेक स्फुट विषयों पर भी स्त्रियों ने रचनायें कीं।

निष्कर्ष यह कि मध्यकालीन हिन्दी साहित्य के इतिहास में नारी केवल प्रेरणा ही नहीं रही है, उसने सर्जन में भी सहयोग दिया है । यह सत्य है कि नारी वीर काव्य काल में गौरव की प्रतीक बन युद्ध की प्रेरागा बनी, जिससे अनेक श्रांगाराहमक शौर्य काव्यों की रचना हुई । निर्गुर्गी भक्तों ने ब्रात्मपीड़नजन्य कृष्ठाग्रों की ग्रभिव्यक्ति नारी के नखिशख पर वीभत्सता के ग्रारोपरण द्वारा ग्रपने दिल के फफोले फोडे। कृष्ण भक्तों ने स्त्री के मातु रूप, प्रेयसी रूप तथा पत्नी रूप के ब्रारोपरा द्वारा भगवान की प्राप्ति का साधन बता स्त्री हृदय की निस्पृहता की विजय घोषित की. रामभक्तों ने, नहीं, बल्कि सर्वश्रेष्ठ रामभक्त तुलसी ने नारी पात्रों के माध्यम से स्त्रियों के ब्रादशों की स्थापना तो की ही, साथ ही नारी भत्संनाग्रों द्वारा तत्कालीन सामाजिक विषमता की गहरी जड़ों का भी परिचय दिया, श्रौर श्रृंगारयगीन नारी तो जीवन के श्रन्य स्थल उपकराों की भाँति ही उपभोग्य पदार्थ बनकर काव्य में नायिका-भेद के श्रनेक रूपों में व्यक्त की गई, इस प्रकार साहित्य-सर्जन का समस्त श्रेय तो नारी द्वारा प्राप्त प्रेरए।। को है। यद्यपि इस प्रेरए।। के मूल में उसके स्वतन्त्र ग्रस्तित्व की मान्यता का ग्रभाव था, पुरुष ने जिस दृष्टिकोए। से उसे देखा उसी की श्रभिव्यक्ति काव्य में कर दी, परन्तु जड़ तथा श्रचेतन प्रेरएगा भी सर्वथा मुल्यहीन नहीं होती । भारतीय व्यवस्था में नारी मस्तिष्क सम्पन्न मानुषी की अपेक्षा वेहधारिएगी काष्ठपुतलिका रही है, जिसे पुरुष परिचालक ने अपनी इच्छानुसार गति तथा रूप प्रदान कर ग्रनेक कौतुक प्रदर्शन किये हैं। नारी का साहित्य ख्रष्टा रूप भी उपेक्षराीय नहीं। प्रेरगा के इस रूप के म्रतिरिक्त स्रब्टा के रूप में भी नारी का योग महत्त्वपूर्ण है। मध्यकालीन साहित्य का कोई भी ग्रंश उसके सफल ग्रथवा ग्रसफल स्पर्श से वंचित नहीं है। तत्कालीन नारी की विषम परिस्थितियों तथा विवश भावनाधीं की विद्यमानता में कात्य के क्षेत्र में उसका प्रयास यदि श्राइचर्य की नहीं तो सराहना की वस्तु ग्रवश्य है ।

परिमारा की दृष्टि से स्त्रियों के योग के विषय में कुछ सन्देह का भ्रवसर नहीं है। हिन्दी के आरम्भ काल से लेकर सम्वत् १६०० तक जितनी कविपित्रियों तथा उनके साहित्य का उल्लेख मिलता है वह हिन्दी साहित्य में स्त्रियों के योग का साक्षी है। परिस्थितियों की विषमताभ्रों के मध्य स्त्रियों का काव्य का रचना-प्रयास ही एक ग्राश्चर्य का विषय है, परन्तु हिन्दी काव्य की प्रायः सभी मुख्य प्रवृत्तियों में उनके स्वर मिलते हैं। डिंगल भाषा में भीमा की विदग्धता, निर्मुण काव्यधारा में सहजो- बाई, दयाबाई के उपदेशात्मक काव्य, कृष्ण काव्यधारा में मीरा की व्यथित ग्रात्मा की पुकार, राम काव्य की गम्भीरता में प्रेमसखी की ग्रमुरागमयी माधुरी का समावेश तथा श्रृगार काव्य की स्थूलता में प्रवीणराय ग्रौर शेख का मांसल योग ग्रौर इधर स्फुट काव्य में रत्नावली ग्रौर साई के नीति विषयक पद ग्रपना विशेष महत्त्व रखते हैं।

जहाँ तक काव्य गुएा का प्रश्न है, यह एक ध्यान देने की वस्तु है कि नीति तथा मक्तक काव्य-रचना में ही स्त्री का योग प्रधान रूप में रहा है। गीतिकाव्य व्यक्तिपरक होता है, ग्रतः ग्रनुभृतियों की तीव्रता ग्रीर प्रबलता हो उसमें ग्रावश्यक होती है, क्षिणक मनः स्थितियों का शब्दबद्ध व्यक्तीकरण ही गीतिकाव्य के अनेक तत्त्व हैं। यों तो आचार्यों ने गीतिकाब्य के श्रनेक तत्त्वों का उल्लेख किया है, परन्तु उसका प्रारातत्त्व है श्रात्मा-भिव्यक्ति। यह जितनी तीव्र ग्रौर प्रबल होगी गीतिकाव्य उतना ही श्रेष्ठ होगा। इस दृष्टि से मीरा गीतिकाव्य की सर्वश्रेष्ठ लेखिका सिद्ध होती हैं, उनकी व्यथासिक्त पदावली की तीवता के समक्ष सुर तथा तुलसी के गीत भी नहीं ठहरते। मीरा के काव्य में उनके सहज भावातिरेकों की श्रभिव्यक्ति तथ श्रात्मानुभृति वेदना का चित्रएा है। श्रतः उनके गीतों की पंक्तियाँ हमारे हृदय के ग्रणु-ग्रणु में रम जाती हैं। सूर के गीतों में ग्रनुभृतियों की कमी नहीं, भाषा का माधुर्य ग्रौर कला-सौष्ठव उनमें मीरा से कहीं ग्रधिक है, पर श्रनभृति की तीव्रता श्रौर तन्मयता तथा स्रात्मा की वह काँपती स्रावाज जो हृदय से निकल-कर सीधी हृदय को बींध देती है, सूर से कहीं श्रधिक मीरा में है। तुलसी का काव्य जीवन-व्यापी है, उसमें जीवन की सार्वभौमता का विशद चित्रएा है, श्रौर कला की दृष्टि से तो तुलसी ब्राचार्य कवि थे, फिर भी गीति तत्व उनमें मीरा के बराबर नहीं है। उनका श्रनुभूति क्षेत्र कहीं श्रधिक व्यापक है। वे विराट ग्रौर कोमल को श्रपने स्वरों में बाँध सकते हैं, परन्तु तीव्रता की दृष्टि से वे मीरा से बहुत पीछे हैं। तुलसी के विनय पदों में उनके प्रपायिव ग्रालम्बन के प्रति श्रद्धा की भावना उत्पन्न कर देने की शक्ति है, परन्तु चिरन्तन अपूर्ण मानव-भावनाश्रों की कातर व्ययता का उनमें स्रभाव है। वर्तमान युग की सर्वश्रेष्ठ गीतिकार महादेवी जी के शब्दों में मीरा की व्यथासिक्त पदावली सारे गीत जगत की सम्राज्ञी ही कही जाने योग्य है।

मुक्तक के क्षेत्र में यद्यपि गीतिकाव्य की मीरा का-सा श्रमृत स्वर तो नहीं है, परन्तु फिर भी सहजोबाई, दयाबाई, गंगाबाई, सुन्दर कुँवरि, शेख, प्रवीएराय इत्यादि कवियित्रियों का काव्य साधारए कोटि के काव्य से उच्च स्तर पर श्राता है। भाव-समृद्धि, कला-वैदग्ध तथा काव्य के श्रन्य श्रावश्यक उपकरएा यद्यपि एक ही कवियत्री के काव्य में एकं साथ नहीं मिलते, परन्तु इन सभी तत्त्वों का श्रनुपात सर्वांशतः कम नहीं है। भीमा श्रौर प्रवीराराय का वैदग्ध्य, शेख की कला, राधावल्लभ सम्प्रदाय की श्रनुयायिनी राजस्थान की श्रनेक कवियित्रियों के श्रनुराग की सरस श्रभिव्यक्ति का हिन्दी काव्य के साहित्य में ब्रपना स्थान है।

गीतिकाच्य में स्त्रियों द्वारा रचित साहित्य के परिमाण तथा गुए पर एक दृष्टिपात करने से यह पूर्णतः स्पष्ट हो जाता है कि मोरा को ग्रलौकिक प्रतिभा मध्यकालीन साहित्य में ग्रपवादस्वरूप है तथा द्वितीय श्रेणी की उन कवियित्रियों की संख्या भी ग्रधिक नहीं है जिनकी रचनाग्रों में कला-सौष्ठव तथा प्रतिभा की चमक है। लगभग साठ-पैसठ लेखिकाग्रों में से श्रधिकांशतः ऐसी है जिनका काव्य ग्रत्यन्त साधारण कोटि का है, परन्तु प्रतिभा की चमक के ग्रभाव में भी वह वुकवन्दी मात्र से ऊँचे स्तर पर है। डिंगल की श्रनेक कवियित्रियाँ निर्मुण पंथ की इन्द्रामती, कृष्ण काव्य की कृष्णवती इत्यादि, राम काव्यधारा की प्रताप कुँविर वाई तथा तुलछराय ग्रत्यन्त साधारण कोटि के काव्य की प्रगोतायें हैं, परन्तु उनके काव्य को तुकवन्दीमात्र भी नहीं माना जा सकता। ग्राधकांशतः मध्यकालीन हिन्दी कवियित्रियाँ इसी साधारण काव्य की श्रेणी के ग्रन्तगंत समाविष्ट की जा सकती है।

प्रबन्ध काव्य के क्षेत्र में, विषय की व्यापकता तथा गहनता, जीवन के प्रति वस्तुपरक एव गम्भीर दृष्टिकोएा तथा काव्य-शैली की अपेक्षाकृत दुष्ट्हता के कारए स्त्री विशेष योग न दे सकी। मध्यकालीन नारी जीवन की समग्रता को आत्म-सात् करने में असमर्थ थी। उसके जीवन की परिसीमाओं ने उसे भी व्यक्तिपरक बना दिया था, अतः गीतिकाव्य के व्यक्तिपरक विषय का निर्वाह तो उसके लिए सरल था, परन्तु प्रबन्ध काव्यों की व्यापक जीवन दृष्टि के साथ सामजस्य स्थापन उसके लिए कठिन था। विषय की व्यापकता का निर्वाह, परम्परागत विश्वासों पर आधृत कार्य-कलापों का निबन्धन तथा स्फीत और परिमार्जित शैली का प्रयोग उनकी क्षमता से बाहर की बात थीं। प्रबन्ध काव्य की वस्तुपरक जीवन-दृष्टि, व्यापक अनुभूति तथा गम्भीर शैली का सामंजस्य नारी के व्यक्तिपरक अस्तित्व, सीमित भावना क्षेत्र तथा अगम्भीर वातावरण के साथ होना कठिन था, अतः प्रबन्ध काव्य की रचना वह न कर सकी।

उपर्युक्त कविषित्रियों के ग्रितिरिक्त एक ग्रन्य वर्ग उन कविषित्रियों का भी है जिनकी रचनाश्रों का मूल्य काव्य का कसौटी पर शून्य से बहुत ग्रिधिक नहीं ठहरेगा, जिन्हें काव्य की संज्ञा देना भी उचित नहीं ज्ञात होता । इस युग में उन रचनाश्रों को काव्य के ग्रन्तर्गत रखने की तो बात ही क्या, उन्हें निरर्थक प्रलापमात्र ही माना जायगा, परन्तु मध्यकालीन नारी-भावनाश्रों की प्रलाप रूप में ग्रिभिव्यक्ति भी सारहीन नहीं है । परिसीमित, ग्रविकसित तथा कुंठित भावनाश्रों की उपहासप्रद ग्रिभिव्यक्ति

का भी श्रपना मूल्य होता है। राष्ट्रकवि मैथिलीशररण गुप्त के शब्दों में इनके लिए तो यही कहा जा सकता है—

"इनके भी मन ग्रौर भाव हैं किन्तु नहीं वैसी वाएा।"

जिस प्रकार सिन्धु की विशाल और भीमकाय लहरों में सरिताओं की नन्हीं-नन्हीं उमियां इस प्रकार खो जाती हैं कि उनका स्वतन्त्र अस्तित्व प्रायः नगण्य हो जाता है उसी प्रकार भारतीय जीवन-व्यवस्था के पौरुष प्रधान रूप म नारी का व्यक्तित्व इस प्रकार विलीन हो गया कि उसके पृथक अस्तित्व का प्रायः लोप ही हो गया। यदि कहीं सिन्धु ने उन उमियों को अपने में लय कर उनके स्वतन्त्र परिचालन का अवसर दिया है, या उनकी प्रखरता स्वयं ही अपना अस्तित्व बनाये रखने में समर्थं हो सकी है, तो वहीं नारी का व्यक्तित्व कुछ विकास प्राप्त कर सका है। परन्तु परि-सीमाओं और कुंठाओं की कंका के कोंकों से अस्थिर इस दीपशिखा में भी इतन। आलोक है कि उसके प्रकाश का स्वतन्त्र अस्तित्व स्वीकार किया जाय।

## परिशिष्ट १

सम्वत् १६०० के पश्चात् भी प्रायः समस्त काव्यधाराग्रों में योग देने वाला ग्रानेक कवियित्रियाँ हुईं। विषय की काल-सीमा से बाहर होने तथा विस्तार-भय के कारण उनकी विस्तृत विवेचना ग्रासम्भव है, परन्तु उनके उल्लेख के बिना विषय ग्राधूरा ही रह जाता है। ग्रातः सम्वत् १६०० से १६५० तक की कवियित्रियों का संक्षिप्त उल्लेख इस परिशिष्ट में करके सन्तोष कर लेना पड़ा है। डिंगल की किसी कवियत्री की रचना इस काल-परिधि के ग्रान्तगर्त नहीं ग्राती।

कृष्ण काव्य की कई रचियत्रियों का उल्लेख इस युग में प्राप्त होता है। रचनाकाल पर ग्राधृत कमानुसार उनका उल्लेख इस प्रकार है—

जीमन महाराज की माँ—श्री बड़ब्बाल द्वारा सम्पादित खोज रिपोर्ट में इनका उल्लेख प्राप्त होता है। इनके द्वारा रचित वनयात्रा नामक ग्रंथ खोज में प्राप्त हुग्रा है। इसमें बज के भिन्न-भिन्न स्थानों—गोकुल, मथुरा, गोवर्धन, कामवन, बरसाना नंदगाँव, मांठ ग्रौर वन्दावन ग्रादि की महिमा का वर्णन है। इनकी भाषा पर गुजराती का प्रभाव है।

गिरिराज कुँबरि—ये भरतपुर की राजमाता थीं। इन्होंन श्री अजराज विलास नामक एक ग्रंथ की रचना की थी, जो वेंकटेश्वर प्रेस में छपी है। इनकी किवता की भाषा परिमाजित और परिष्कृत तथा भाव गम्भीर हैं। उनमें कृष्ण के प्रति उत्कट ग्रमन्य भक्ति की ग्रभिव्यंजना है।

जुगल प्रिया—ये टीकमगढ़ की राजकन्या तथा छतरपुर नरेश विश्वनार्थासह जू देव की धर्मपत्नी थीं। बचपन से ही उनके हृदय में उत्कट भिवत के बीज उनकी माँ के प्रभाव से श्रंकुरित हो गये थे। श्राध्यात्मिक प्रवृत्ति की प्रेरणा से उन्होंने सब धर्मों की रूपरेखा से ज्ञान प्राप्त करने की चेट्टा की थी। वंष्णव मत की समस्त शाखाश्रों तथा श्रंव मत के सिद्धान्तों का उन्होंने श्रनुशीलन किया था। भिवत के भावेश में वे भावपूर्ण पदों की रचना करती थीं। इन पदों का संग्रह जुगल प्रिया पदावली के नाम से प्रकाशित हुन्ना है, इनकी उत्कट भिवत तथा उनके प्रति श्रपनी विशेष श्रास्था का उल्लेख श्री वियोगी हिर ने श्रपनी श्रात्मकथा 'मेरा जीवन प्रवाह' में किया है। उनका काव्य कृष्ण काव्यधारा के श्रेष्ट पदों के साथ रखा जा सकता है।

रघुवंश कुमारी—इन्होंने भिक्त विषयक पदों की रचना की है। अधा-निकपरा, राम भिक्त इत्यादि का प्रभाव भी उनके काव्य पर है, परन्तु कृष्ण के रूप तथा महिमा पर उनकी विशेष ग्रास्था है। लौकिक जीवन में ग्रास्तिकता की प्रेरणा पर उन्हें विश्वास है ख्रौर उसी को व्यक्त करना उनका स्रभीब्ट ज्ञात होता है। स्रभिव्यंजना सरस, प्रौढ़ ख्रौर सबल है तथा भिक्त-भाव में माधुर्य तथा सारल्य की ख्रपेक्षा गाम्भीयं ख्रिष्ठिक है।

इस काल की राम काव्य रचियत्रियों का संक्षिप्त उल्लेख इस प्रकार है—
बाचेलां विष्णु प्रसाद कुँ विरि—ये रीवां के महाराज रघुराज सिंह जी की
सुपुत्री थीं। इनके पिता अनेक किवयों के आश्रयदाता तथा एक वैष्णव भक्त थे, इनके
द्वारा रचित तीन ग्रंथ प्राप्त होते हैं। (१) अवध विलास, (२) कृष्ण विलास और (३)
राधाविलास। अवध विलास की रचना दोहों तथा चौपाइयों की शैली में की गई है।
इसमें रामचन्द्र के चरित्र तथा महिमा का वर्णन है। कृष्ण विलास पद शैली में तथा
राधा रास विलास गद्य तथा पश्च का संयुक्त शैली में रचित है। कविता सुन्दर तथा
शैली प्रांजल है।

रामप्रिया—इनका नाम रानी रघुराज कुँवरि था, रामप्रिया इनका उपनाम था। ये प्रतापगढ़ के राजा प्रताप बहादुर सिंह जी की पत्नी थीं। राम तथा कृष्ण दोनों ही उनके उपास्य थे, पर राम पर इनकी विशंष ग्रास्था थी। इनकी रचनाग्रों का संग्रह रामप्रिया विलास के नाम से प्रकाशित हुन्ना है। कविता में गम्भीर माध्यं की व्यंजना है ग्रीर भाषा सुन्दर संस्कृतमयी ब्रजभाषा है।

रत्न कुँवरि वाइ—यह राम भक्त तथा राम काव्य की कवियत्री प्रताप कुँवरि की भतीजी थीं। प्रताप कुँवरि जी का विस्तृत उल्लेख पहले किया जा चुका है। इन्होंने भी राम के रूप-वर्णन तथा महिमा के गान में मुक्तक पदों की रचना की है। राम के चरित्र के अनुरूप गाम्भीर्य का ग्रभाव है, परन्तु रसिकता की अभिव्यक्ति में माधुर्य का श्रभाव नहीं है।

चन्द्रकला वार्ड — चन्द्रकला बार्ड की काव्य-प्रतिभा उस काल की नारी द्वारा सर्जित साहित्य में सर्वश्रेष्ठ है। चन्द्रकला एक दासीपुत्री थीं, अपनी माता के आश्रय-दाता श्री गुलावसिंह जी के सम्पर्क में आकर उनकी कृपा से उन्हें काव्य-शिक्त प्राप्त हुई थी। इनका आविर्भाव समस्या-पूर्ति के युग में हुआ था, और विविध समस्या-पूर्तियों के पुरस्कार तथा सम्मान के चिह्न रूप में इन्हें बहुत से मानपत्र तथा उपाधियाँ प्राप्त हुई थीं। इन्हें सीतापुर के कविमण्डल की श्रोर से 'वसुन्धरारत्न' पदवी प्राप्त हुई थी। इनकी कविता में श्रृंगार की सरस श्रीभव्यंजना श्रलंकृत तथा परिष्कृत भाषा में है।

मुश्तरी—इनका रचनाकाल सम्वत १६५० के लगभग माना जा सकता है। ये लखनऊ की किसी वेदया की पुत्री थीं। होली खम्माच इत्यादि के हल्के पदों की रचना की है जिनका साहित्यिक मूल्य कुछ नहीं है।

इसके श्रतिरिक्त ग्रन्य विषयों पर भी रचना की है, देश-प्रेम, पित-

भिनत, स्त्री के श्रादर्श तथा कर्त्तव्य इत्यादि उनके प्रिय विषय हैं।

राजरानी देवी—ये हिन्दी के प्रसिद्ध कलाकार श्री रामकुमार वर्मा की माता थीं। इन्होंने प्रमदा प्रमोद तथा सती संयुक्ता नाम की रचनायें की हैं। शुद्ध तथा परिमाजित खड़ीबोली का प्रयोग इनकी भाषा में मिलता है। कल्पना भी श्रच्छी है। इनके कुछ स्फुट पद वियोगिनी नाम से तत्कालीन पत्रों में प्रकाशित हुए थे।

सरस्वती देवी—ये शारदा नाम से काव्य-रचना करती थीं। इनके अनेक ग्रंथ प्रकाश में आये हैं। सुन्दरी-सुपथ, नीति निचोड़, शारदा शतक, विनताबंध, मनमौज तथा सन्मार्ग प्रदर्शनी उनकी पुस्तकों के नाम है। श्रृंगार की भी कुछ रचनायें उन्होंने की हैं, परन्तु उनकी संख्या बहुत कम है।

दीप कुँ वर्रि—इनके लिखे हुए एक ग्रंथ दीप विलास का उल्लेख प्राप्त होता है। इनकी काव्य-प्रतिभा साधारण कोटि की है।

विरंजी कुँवरि—इनके द्वारा रचित सती विलास नामक ग्रंथ प्राप्त होता है। इसमें इन्होंने पतिव्रत धर्म की विदाद विवेचना तथा महात्म्य का वर्णन किया है। इनकी भाषा ब्रजभाषा है तथा उसमें अनेक मात्रिक तथा वर्णिक छंदों के प्रयोग मिलते हैं। काव्य की दृष्टि से ग्रंथ ग्रधिक महत्त्व का नहीं है।

रमा देवी--इनकी समस्या-पूर्तियाँ कानपुर के प्रसिद्ध पत्र रसिक मित्र में छपती थीं, इनके ग्रंथ का नाम अबला पुकार तथा रमा विनोद है। बजभाषा तथा खडी-बोली दोनों ही का प्रयोग करती हैं। अवधी का प्रभाव भी उनकी भाषा में मिलता है। कविता साधारण कोटि की है।

बुं देलाबाला—ये हिन्दी के प्रसिद्ध किव तथा श्रालोचक लाला भगवानदीन की पत्नी थीं। पित के संसर्ग से इनके हृदय में काव्य के प्रति रुचि उत्पन्न हुई तथा उन्हीं की कृपा तथा सद्भावना से इन्होंने काव्य-रचना भी सीखी। फिर तो इनकी किव-ताय श्रनेक पत्र-पित्रकाश्रों में प्रकाशित होने लगीं। इनकी श्रधिकांश किवताश्रों का संग्रह बाला-विचार में है। श्रकाल मृत्यु के कारण उनकी प्रतिभा का पूर्ण विकास न हो सका।

## परिशिष्ट २

## श्रार्धुनिक युग की प्रमुख लेखिका ँ

इस संक्षिप्त विवेचना में ग्राथिनिक साहित्य की समस्त लेखिकाश्रों द्वारा रिचत काव्य का ग्राभास देना ग्रनन्त ग्राकाश को रज्जबद्ध करने के समान ग्रसम्भव है, परन्तु मुख्य विषय की ग्रग्रभूमि की पूर्ण रूप से उपेक्षा भी सर्वथा न्यायसंगत नहीं है। ग्रतः ग्राधिनिक युग की विशिष्ट काव्यधाराश्रों तथा साहित्य के विभिन्न ग्रंगों में स्त्रियों के योग का संक्षिप्त ग्राभास इस परिशिष्ट में दे दिया गया है।

मध्यकालीन मूर्च्छना के पश्चात् भारतीय मानस में चेतना के लक्षरा दृष्टिगत हुए। ग्रंग्रेज़ी राज्य की स्थापना, शिक्षा-प्रचार, बौद्धिक उन्नति के साधनों की सुलभता इत्यादि से भारतीयों की संकीर्ग भावनाग्रों को विकास का क्षेत्र प्राप्त हुन्ना। राजनीतिक चेतना तथा सामाजिक जागररा विभिन्न ग्रान्दोलनों के रूप में देशव्यापी बन गया तथा समाज की इकाइयाँ समाज तथा राष्ट्र में ग्रपना महत्त्व समभने लगीं।

चेतना की इस लहर के स्पर्श से तत्कालीन नारी, जो वासना के विषधरों की फुँकार से मृतप्रायः हो रही थी, कुछ चंतन्यावस्था में आई, सामाजिक विषमताओं तथा कुरीतियों के खंडन-मंडन से उसे भी स्वतन्त्र व्यक्तित्व प्राप्त हुआ। जीवन की सम्पूर्ण सुविधायं तो उसे नहीं मिल पाई, परन्तु जीवन का अधिकार अवश्य मिल गया था। क्रमशः यह चेतना नारी-जीवन में पूर्ण रूप से व्याप्त हो गई, युग तथा राष्ट्र के निर्माण में उनके महत्त्व की मान्यता स्वीकार कर लो गई और राजनीतिक आन्दोलनों में उनके सिक्ष्य सहयोग ने नारी की क्षमता की घोषणा की। एक ओर कान्तिकारी दल की अनेक वालाओं ने नारी की शारीरिक क्षमता का परिचय दिया, दूसरी ओर सत्याग्रह आन्दोलन में उनके धँर्य, साहस और विलदान की कहानियाँ अमर हो गई। युगों तक केवल कामिनी रूप में जीवित रहकर उन्हें फिर दुर्गा तथा चण्डी बनने का अवसर प्राप्त हुआ।

राष्ट्र की भावना की छाया युग के साहित्य पर पड़ती है। साहित्य भी अब सामन्तों का प्रशस्तिगान मात्र न रहकर जनता का बन गया। जीवन प्रगति का पर्याय है, और साहित्य जीवन की अभिन्यक्ति, अतः जीवन की प्रगति के साथ साहित्य की रूपरेखा भी बदल गई। रीतिकाल की श्रुंगार-भावना ही अब काव्य का विषय नहीं रह गई, जीवन के अनेकमुखी भावनाओं की अभिव्यक्ति साहित्य में हुई।

श्रसहयोग ग्रान्दोलन के काल में समध्ट के हित के लिए ट्यध्ट के बलिदान

की भावना का प्रचार हो रहा था, ग्रतः साहित्य में भी उसी समिष्टमूलक जीवन वर्शन की ग्रभिव्यक्ति हुई। वैयक्तिक प्रेम का स्थान देशप्रेम तथा राष्ट्रप्रेम ने ले लिया ग्रौर हिन्दी काव्य देशप्रेम की भावना से प्लावित हो गया। राष्ट्रीय ग्रान्दोन् लनों में तो स्त्रियों ने पूर्ण सहयोग दिया ही था। साहित्य की यह धारा भी स्त्रियों के काव्य-सर्जन से वंचित नहीं रही। ग्रनेक स्त्रियों के स्वर देशप्रेम के गीतों में गुंजरित हो उठे। राष्ट्रीय काव्य रचितायों में श्रीमती सुभद्रा कुमारी चौहान सर्वप्रमुख थीं। उन्होंने ग्रोज तथा करुरण रस से पूर्ण ग्रनेक कविताग्रों की रचना की। भाँसी की रानी की लोकप्रियता के साथ उनका नाम ग्रमर हो गया है। देश के प्रति कर्त्तव्य-भावना को नारी की भिगनी, मातृ तथा प्रेयसी भावना के साथ समन्वित कर उन्होंने कर्त्तव्य तथा भावना का सुन्दर सामंजस्य उपस्थित किया है। देशप्रेम की कविताग्रों के ग्रिति रिक्त उन्होंने वात्सल्य रस की भी सुन्दर कवितायों लिखी हैं। उनकी कविताग्रों का संग्रह मुकुल नाम से प्रकाशित हुन्ना है।

राष्ट्रीय काव्य लेखिकाश्रों में तोरन देवी लली को भी प्रमुख स्थान प्राप्त है। उनकी कविताश्रों में विलदान, कर्म, जागृति तथा श्रोज का संदेश है। जागृति इनकी किवताश्रों का मुन्दर संकलन है। इनके श्रतिरिक्त श्रीमती विद्यावती कोकिल तथा श्रीमती रामेश्वरी चकोरी की रचनायें भी महत्त्वपूर्ण हैं। श्रन्य छोटी-छोटी श्रनेक लेखिकाश्रों का उल्लेख विस्तार-भय से नहीं दिया जा सकता।

हिन्दी काव्य की दूसरी मुख्य धारा है छायावाद की। हिन्दी के सर्वश्रेष्ठ कि जयशंकर प्रसाद तथा सुमित्रामन्दन पंत के साथ महादेवी जी का नाम, शताब्दियों के पश्चात् वैदिककालीन ज्ञान अधिकारिए। श्रद्धा, घोषा तथा लोपा-मुद्रा इत्यादि के इतिहास की श्रावृत्ति करता है। इस संक्षिप्त विवेचन में महादेवी जी के व्यक्तित्व तथा काव्य के विषय में स्वतन्त्र रूप से कुछ कहना उनके प्रति मेरी श्रपार श्रद्धा को स्वीकृत नहीं। हाँ, एक श्रालोचक के शब्दों में उनके व्यक्तित्व तथा साहित्यिक काव्य व्यक्तित्व का वर्णन श्रप्रासंगिक न होगा। "महादेवी नहीं, वेदना मानो साकार हो गई है, ज्ञान मूर्ति मानो रसपूर्ण होकर श्रवतीर्ण हुई है, स्वर्ण की उज्ज्वल श्रात्मा मानो पृथ्वी के श्रांसुश्रों की मन्दाकिनी में स्नान करने श्राई है।"

नीहार रिश्म नीरजा, सांध्य गीत और दीपिशिखा की गीतात्मक दिव्यानुभूति ने उनको भारत ही नहीं विश्व के महान् कवियों के समकक्ष स्थान प्रदान किया है। महादेवी जी ग्राधुनिक युग की नहीं चिरपुरातन भारतीय वाङ्मय की क्षिक्ष है। कविया हैं। " " हामार एप्ट्र में एप्ट्र में एप्ट्र में मानकी के एप्ट्रीत माएका एप्ट्र एप्ट्र में एप्ट्र में मानकी के एप्ट्रीत माएका प्रकार कि हिन्दी कि विषे में एक वर्ष उनि किवियों की हैं जो किविता में एक वर्ष उनि किवियों की हैं जो किविता में एक मुक्त के सुक्क देखा की ग्राभिव्यक्ति करते हैं। वहाँ मने के भीवों की व्यक्त करने के किविता मानकी मिन्नों भार हल्का करने को भी लिखते हैं। प्रेमगीतों की गराना इसी काव्यधारा के अन्तर्गत की जाता है। हिन्दी में अनेक स्त्रियों ने गीतिकाव्य की रचना की है। तारादेवी पांडेय, विद्यावती कोकिल, स्वर्गीया रामेश्वरी गोयल, होमवती देवी, सुमित्रा कुमारी सिन्हा इत्यादि के नाम सफल गीतिकाव्य लेखिकाओं के रूप में लिये जा सकते हैं। इन कवियित्रियों द्वारा रचित गीतों के अनेक संग्रह समय-समय पर प्रकाशित होते रहे हैं। सुश्री तारा पांडेय की वेणुकी शुक-पिक, सीकर तथा उत्सर्ग सुन्दर काव्य-संकलन हैं। श्रीमती होमवती देवी की प्रतिछाया, उद्गार और अर्घ भी गीतिकाव्य के इतिहास में स्मरगीय ग्रंथ हैं। श्रीमती सुमित्रा कुमारी सिन्हा की प्रतिभा विहाग आशापव तथा पंथिनी के गीतों में व्यक्त है।

गीतिकाव्य रचना के ग्रितिरक्त हिन्दी का गद्य काव्य भी नारी की भावक कल्पनाश्रों तथा सज्जापूर्ण ग्रिभव्यक्ति से वंचित नहीं है। श्रीमती दिनेशनिदनी का हिन्दी के गद्य काव्य में विशिष्ट स्थान है। उनके गद्यगीतों में यद्यपि दार्शितक गाम्भीर्य नहीं है, परन्तु उसकी स्निग्ध भावनाश्रों में ग्राकर्षक सौन्दर्य है। जिसका सम्पूर्ण श्रेय उनकी भावुक कल्पना तथा कोमल अनुभूतियों के अनुरूप सुन्दर तथा श्रुति मधुर शैली को है। उनके गद्य गीत मौक्तिक माल, शारदीया, शबनम, दुपहरिया के फूल इत्यादि संकलनों में प्रकाशित हुए हैं। तारा पांडे द्वारा रचित गद्यगीत भी सुन्दर है। रेखायें नाम से उनका संकलन भी प्रकाशित हुग्रा है।

प्राधुनिक काव्य की विविध प्रवृत्तियों में तो स्त्रियों के स्वर उसकी सामर्थ्य के प्रमुसार मिलते ही है, गद्य साहित्य के विकास में भी उसका पूर्ण सहयोग है। हिन्दी गद्य के ग्राविभाव के ग्रारम्भ काल में, स्त्रियों द्वारा रचित गद्य का रूप उपदेशात्मक तथा प्रचारात्मक है, जो ग्रायंसमाज के रंगमंच पर से विविध प्रकार के उपदेश, चेतावनी तथा शिक्षाग्रों इत्यादि के रूप में प्रकाश में ग्राये। इस प्रकार का मृख्य लेखिकार्य ग्रधिकांशतः ग्रायंसमाजी थीं। श्रीमती शकुन्तला द्वारा रचित चेतावनी तथा श्रीमती वेदकुमारा द्वारा रचित छोटा मुँह बड़ी बात इस प्रकार की रचनाग्रों के उदाहरणस्वरूप ला जा सकती हैं। दोनों ही पुस्तकों में स्त्रियों को धार्मिक तथा सामाजिक ग्राचार सम्बन्धी उपदेश दिये गये हैं। इसके ग्रातिरक्त हरदेवी शर्मा द्वारा रचित स्त्रियों पर सामाजिक ग्रन्याय, रमाबाई सरस्वती की ग्रात्मकथा इत्यादि पुस्तके ग्रारम्भकालीन गद्य साहित्य में स्त्रियों के प्रयासस्वरूप लिये जा सकते हैं। चन्दावती लखनपाल के ग्रनेक समस्यामूलक निबन्ध महत्त्वपूर्ण है। हिन्दी के कहानी तथा उपन्यास साहित्य के विकास में स्त्रियों ने पूर्ण उत्साह से भाग लिया। कहानी साहित्य के युग-प्रवर्तक प्रेमचन्द जी की धर्मपत्नी शिवरानी देवी जी को भी प्रथम कहानी लेखिका होने का श्रेय प्रदान किया जा सकता है। उनकी समकालीन ग्रनेक

स्त्रियों ने कहानी के क्षेत्र में पदार्परा किया, परन्तु प्रेमचन्द जी की प्रतिभा के स्पर्श से परिमाजित उनकी लेखन-शक्ति के समक्ष ग्रन्य स्त्रियों की रचनायें उतना प्रचार नहीं पा सकीं। शिवरानी देवी जी की ग्रनेक कहानियाँ पत्र-पत्रिकाओं में निकलती रहती थीं, प्रेमचन्द जी की मृत्यु के पश्चात् उनका 'प्रेमचन्द घर में' हिन्दी समाज के महान् साहित्य-कार के जीवन-संस्मरण के रूप में ग्रमर रहेगा। नारी-हृदय तथा कौमुदी उनके मुख्य ग्रंथ हैं।

ग्राधुनिक युग में कहानी-लेखकों तथा लेखिकाग्रों की बाद-सी ग्रा गई है। श्रनेक लेखिकाश्रों की कहानियाँ विभिन्न पत्र-पत्रिकाश्रों में यत्र-तत्र प्रकाशित होती रहती है, परन्तु उनमें से कई हिन्दी के कहानी जगत में विशिष्ट स्थान प्राप्त कर चुकी हैं। उनकी कहानियों के अनेक संग्रह प्रकाशित हो चुके हैं। इनमें सर्वप्रमुख है श्रीमती कमला चौधरी। इनकी कहानियाँ यत्र-तत्र पत्र-पत्रिकाम्रों में तो प्रकाशित होती ही रहती हैं। पिकनिक तथा यात्रा नाम से उनके संग्रह भी प्रकाशित हो चुके हैं। इनकी मनो-वैज्ञानिक तथा समाजिक कहानियाँ हिन्दी के प्रमुख कहानी लेखकों की रचनाग्रों के समकक्ष हैं। हिन्दी कथा जगत् की दूसरी लोकप्रिय तारिका है श्रीमती उषा मित्रा, इनकी कहानियों का प्रमुख ग्राकर्षण है उनकी मधुर कल्पना तथा ग्रलंकृत काव्यमयी भाषा। काव्यपूर्ण भाषा में गुँथी हुई गाथा, काव्य तथा कहानी का संयुक्त रूप प्रतीत होती है। उनकी कहानियों का संग्रह मेघ मल्हार नाम से प्रकाशित हुन्ना है। उषा देवी मित्रा के उपन्यास हिन्दी के उपन्यास जगत् में श्रपना विशिष्ट स्थान रखते हैं। यह कहना श्रन्पयुक्त न होगा कि उषा देवी मित्रा ही हिन्दी जगत् की उपन्यास-लेखिका हैं। कहानी तथा कविता के क्षेत्र में तो अनेक स्त्रियों की रचनायें प्राप्त होती हैं। परन्तु उपन्यास के क्षेत्र में नारी साहित्य के नाम पर केवल उषा जी के उपन्यास उषाकालीन नभ के परिमित नक्षत्रों की भाँति दिखाई देते हैं। उनके उपन्यास पिया, बचन का मोल तथा ग्रावाज जीवन की मुस्कान उपन्यास जगत् की विशिष्ट रचनायें हैं। सान्ध्य, पूरवी तथा पथचारी भी उनके सुन्दर ग्रंथ हैं। कहानी क्षेत्र की ग्रन्य प्रमुख लेखिकायें हे—होमवती देवी, सुभद्राकुमारी चौहान तथा चन्द्रकिरएा सौनरिक्सा । होमवती **देवी** भ्रपनी कहानियों का विषय अधिकतर नारी-जगत् तथा नारी-जीवन की भ्रनेक समस्यात्रों से लेती हैं उनमें सामाजिक जीवन के सफल तथा सुन्दर चित्रए मिलते हैं। उनकी कहानियों का संग्रह घरोहर नाम से प्रकाशित हुन्ना है। स्वर्गीया सुभद्राकुमारी चौहान की कहानियाँ भी सुन्दर तथा स्वाभाविक हैं। उनका संकलन बिखरे मोती के नाम से प्रकाशित हुआ है।

श्रीमती चन्द्रिकरण सौनरेक्सा कहानी जगत् की नवीनतम तारिकाश्रों में से हैं। उनकी कहानियों में जीवन का यथार्थ ग्रपने कटु सत्यों तथा मधुर अनुभूतियों के साथ

व्यक्त है। उनके पात्र समाज के शोषित वर्ग के हैं। प्रगतिवादी सिद्धान्तों के श्रनुसार वे समाज के श्रमुन्दर तथा ग्रशिष्ट श्रंश का नग्न चित्रण कर उसे शिष्ट तथा सुन्दर बनाना चाहती हैं। श्रादमखोर उनकी कहानियों का संग्रह है।

कहानी तथा उपन्यास के ग्रितिरक्त संस्मरएों, रेखाचित्रों तथा निबन्ध रचना में भी उन्होंने भाग लिया है। श्रीमती सुभद्राकुमारी के सीधे-सादे चित्र, हीरादेवा चतुर्वेदी, सत्यवती इत्यादि ग्रनेक लेखिकाग्रों के विविध विषयों पर लिखे हुए लेख इसके उदाहरए हैं, परन्तु इन समस्त लेखिकाग्रों की रचनाग्रों के ग्रालोक के मध्य श्रीमती महादेवी जी की दिख्य प्रतिभा श्रुवतारे की भौति ग्रालोकित दिखाई देती हैं। ग्रतीत के चलचित्र तथा स्मृति की रेखाएँ के चित्र उसके व्यक्तित्व के परिचायक हैं ग्रौर श्रुखला की कड़ियों में नारी-हृदय की व्यथा तथा नारी-जीवन की करुए गाथा का बौद्धिक विश्लेषए है। वह ग्रालोचिका भी हैं। उनके काव्य ग्रंथों के ग्रारम्भ में लिखी हुई भूमिकार्ये गम्भीर श्रालोचना-शिक्त की प्रतीक हैं।

महादेवी जी का साहित्य स्वतन्त्र गवेषगा का विषय है। उनकी ग्रसीम प्रतिभा के श्रणुमात्र का श्राभास देने के लिए भी इस सीमित व्याख्या में क्षमता नहीं है।

इस प्रकार सम्वत् १६५० से ग्रद्य पर्यन्त के हिन्दी साहित्य के विविध ग्रंगों में महिलाग्रों द्वारा सीजत साहित्य का महत्त्वपूर्ण ग्रस्तित्व है। उसके विस्तृत परिचय तथा स्वतन्त्र व्याख्या में एक वृहद् ग्रंथ की रचना हो सकती है।

## नामा नुक्रमश्चिका

श्र

श्रक्तवर ३१, ३६, ११३, १६६, २४०,

२४१

श्रगराजी ३५

श्रचलदास २८, २६, ३०

श्रभयसिंह ३३

श्रमरसिंह ३१

श्रम्बपाली १

ग्रलबेली ग्रली १, १६३, १६६

श्रवन्ति सुन्दरी ३४६

ग्रक्षितन १३

ग्रहमद खाँ २४६

ऋ

श्रालम २४३, २४४

श्रानन्दराम १६६

इ

इन्द्रामती ३, ७, ८३, ६१

इन्द्रजीत सिंह २४०, २४१

उ

उमा ७, ४६, ४८

उमादे २८, २६, ३०

उषा मित्र ३०७

ऋां

श्रंगिरस २०

₹

कबीर ६, ४५, ५१, ५३, ५७, ५६, ६२,

६६, ७०, ७२, ७६, ७८

कमला चौधरी ३०७

कमलधारी सिंह, ५

करनदान ३३

कर्नल टाड १०५

कविरानी चौबे ४, २८६

काकरेची जी ४, ६, ३५

कादम्बरी १८

कुन्ती १६

कुम्भ १०५, १३१

कुशल ४

कृष्रगदास १२३

कृष्णावती ३, ८, २११, २१३

केशवदास २४०, २४६, २४७

केशव-पुत्रवधू ६, २८८

ख

खगनिया ४, ६, २८६, २८८

ग

गंगाबाई ३, ८, १५८, १६३, २५४

गान्धारी १६

गार्गी १

गिरिराज कुँवरि ३०१

गिरिधर राय २८३, २६०, २६१

गोपार्लीसह १६८

गोविन्दगिल्लाभाई १८६, १८७, १६३

गोयन्ददास २२६

गोविन्द दुवे १२३

गौरीशंकर श्रोभा १०६, ११५, १३२

गौरीशंकर द्विवेदी २२२, २२३

ग्रियर्सन ५

घ

घोषा १

न

चंडीदास १४८ चंद्रकला बाई ४, ३०२ चंद्रकिरण सौनरिक्सा ३०७ चंद्रगुप्त १८ चंद्रसखी २०६, २०८ चंद्रसखी २०६, २०८ चंद्रसेन ३४ चंपादे ४, ६, ३६, ३७ चरणदास ४१, ४२, ४३, ६०, ६२, ६४,

चैतन्य देव १०६, १२१, १२५

छ

छत्र कुँवरि बाई ४, ८, १६८, २०१ स्रत्रसाल ८४

ज

जयमल १०६
जयचन्द २३
जहाँगीर २३४
जायसी १४१, १५७
जार्ज मैकमन १०६
जीमन महाराज की माँ ३, ३०१
जीवगोस्वामी १०६, १२२
जुगल प्रिया ३०१
जेठालाल वाडीलाल १०६
ज्योति प्रसाद मिश्र ५, ३६, ६७, १६६,

भीमा ४, ६, २८, ३१ ट टेसीटरी ४, ३४, ३४

त

ताज २, ४, ८, १८४, १६३

तारा पांडे ३०६

तारक २७६

तासी ५

तीन तरंग ६, २४२ तुलसीदास ७६, ११३, २१७, २७६,

२८१, २८६

तोरन देवी ३०५

द

दमयन्ती १४, १६े दयादास ७५, ७६

वयाबाई ३, ७, ५२, ६७, ८३

दयावती २७६

बादू ५६, ७६

दामोदरदास २२७

दाहर २३

दिगेशनंदिनी ३०६

दीनवन्धु २७६

दीपकुँवरि ३, ३०३

दुर्गावती २४६

देवीप्रसाद २, ४, २८, ३१, ३६, ३७,

इन, १०६, १०७, ११४, १३१. १न६, १६६, २४न

द्रौपदी १४, १५

ध

धर्म कुँवरि ३ श्रुव स्वामिनी १८

न

नगेन्द्र डॉक्टर १०२, २३४, २३७ नरहरिवास ३५

नरोत्तम स्वामी १३२

नरोत्तमदास २०६

नानकदेव ७६

नारद १२, १६

नाथी ४, ६, ३४
नागरीदास १६४, १६६, १७४, १७८,
१६८
निम्बार्क ११६, १२०
निसम्बा १
नैना योगिनी ३, ६

नृत्तिह २७६.

पजन कुंबरि ३, ६, २०६-२०६
पद्मा चारगो ४, ६, ३१-३३
परमानन्द दास ६४
परशुराम चतुर्वेदी ११४, ११४, ११७,

पलटू ४६
पाराशर १२, २०
पार्वती ७, ४६-५१
पूर्णवास २२७
पृथ्वीराज २३, ३६
पौलोमी शची १३
प्रताप कुंवरि बाई ४, ६ २२६-२३१
प्रतापांसह ३३
प्रभा उर वर्धन २१
प्रवीराराय पातुर ४, ६, २३६-२४६
प्रिया सखी ३, ६, १७१-१७४
प्रेम सखी २२२-२२६

ब बस्तिसिह १६६ बड्थ्वाल डॉक्टर ५२, ६७, ६३, १०८, ११४, १५८, १६३ बलवन्तिसिह १७४ बनीठनी जी ४, बनियर २३५

बाग २१

बाज बहादुर २४८, २४८, २४०, २२४ बारहट शंकर ३१ बांकावती ४, १६६-१७१, १७८, १६८ बिरंजी कुँविर ४, ३०३ बिरजू बाई ४, ३३-३४ बरेठू चारण २८ बीजावर्गी १०७ बुद्धांसह २८६ बुन्देला वाला ३०३ बृहस्पति १२ बजरत्नदास १०८, १०६, १११, ११४ ११६, १३२, १४५

भगवानदास १६६ भाला जी साहू ३१ भोजराज ३४, १०६, ११५

स

मंगलदास ४१
मनु १२, १८
मधुकर ज्ञाह २२२
मधुकर ज्ञाह २२२
महादेवी २६२, ३०४, ३०८
महादेवी २६२, ३०४, ३०८
महादेवी १८ महादेवी १८

मुक्ताबाई ७
मुरलीधर चतुर्वेदी २७७
मुक्तरीबाई ४, ३०२
मेकालिफ़ ११३
मैत्रेपी १
मोहम्मद बिन क़ासिम २३

य

यमी वैवस्वती १३ याज्ञवल्क्य १२, १६, २०

₹

रघुवंश कुमारी ३०१ रत्नावली ४, ६, २७५-२८६ रत्न कुंबरि ३, ४, २०१-२०६ रत्नकुंवरि बाई ४, ३०२ रमा देवी ३०३ रहीम २८३ राजसिंह १७०, १७४ राजरानी देवी ३०३ राज्यश्री १८,२१ रामानुजाचार्य २२१ रामचन्द्र शुक्ल २ रामसिंह २०६ रामदास १२२ रामनरेश त्रिपाठी ५ राम प्रिया ४, ३०२ रायमल ११५ रारधरी जी ४, ३७-३८ राव बल्लू जी ३४ रसखान १८७ रूपमती बेगम ४, ६, २४८-२४१ रूप गोस्वामी ६७, १०८, १३५

रैदास १११-११२, ११४

ल

लहरराज ३६ लीलादे ३६ लोकनाय चौबे २**८**६

व

वंशी ग्रली १६३, १६४ वल्लभाचार्य ६२, ६३, ६४, १०३, १०४, ११५, ११७, १२०, १२६

वात्स्यायन १६ वाल्मीकि १४ विद्वलनाथ १४८-१६३ विद्यापति १०६, १४७ वियोगी हरि १३२ विश्पला १, १३ विष्णु १२, १६६, १६७ वीरां ४, ८, १६६-१६८ वीरमदेव १०७ वृषभान कुँवरि ३, १६३

श

रा शम्भुनाथ बहुगुना ११४, ११४, ११७ शहाबुद्दीन गौरी २३ शाहजहाँ ३४, ३२४ शिवरानी देवी ३०७ शिवसिंह ४, १०४, २४२ शिवप्रसाद सितारेहिन्द २०१ शुकदेव ४२ शेख ग्रहमद २४० शेख रंगरेजिन २, ३, ४, २४२-२७६ शेरसिंह १७४, श्री कृष्यलाल डॉक्टर ११४, ११६, ११७, १२६ १३१,१३२

स

संयोगिता ४२
सत्यभामा १५
सरदार सिंह १७४
सरस्वता देवी ३०३
सहजो बाई ३-४, ७, ५१-६७, ६८, ६८, ७०, ७३, ७७, ८३, १३२
सांगा महाराणा १०६
साई ४, २६०-२६४
साखाली रानी ४, ६, ३५
सावित्री १४
सीता १४, १६
सुन्दर क्ली ३, ४, ६, २७४, २७६
सुन्दर कुंवरि बाई ३, ४, ८, १७४, १८५
सभद्राकुमारी चौहान ३०५,३०८

सुमित्राकुमारी सिन्हा ३०६
सुरेन्द्रनाथ सेन १५६
सुरवास ७, ७६, १०६, १३७, १५७
सेवाबास ४६
सोन कुँवरि ३, १६३
स्वर्ण लली ८, २१०-२११

ह

हर्ष २१
हरिजी रानी ४, ६, ३८-४१
हरिनारायरा १३२
हरिप्रसाद ४१
हरिराम व्यास ११२
हरिवंश व्यास १२३
हेमचन्द २५
होमवती देवी ३०६

## सहायक ग्रंथों की सूची

- १. नागरी प्रचारिए। सभा द्वारा प्रकाशित खोजं-रिपोर्टे ।
- २. नागरी प्रचारिएगी सभा द्वारा प्राप्त हस्तलिखित ग्रंथों के विवरएग (हस्तलिखित प्रतियाँ)।
- ३. राजपूताना में हिन्दी ग्रन्थों की खोज
- ४. महिला मृदुवानी
- प्र. भक्तमाल
- ६. चौरासी वैष्णवन की वार्ताः
- ७. दो सौ बावन बैद्यावन की बार्त्ता
- स्त्री कवि कौमुदी
- मुसलमानों की हिन्दी-सेवा
- १०. हिन्दी के मुसलमान कवि
- ११. बुन्देल वैभव (दोनों भाग)
- १२. इस्त्वार दला (लितरे त्योर) इंदुई ए इंदुस्तानी
- १३. शिवसिंह सरोज
- १४. मूल गोसाई चरित
- १५. भक्त नामावली
- १६. कविता कौमुदी
- १७. राजस्थानी साहित्य की रूपरेखा
- १८. मिश्रबन्धु विनोद
- १६. हिन्दी साहित्य का इतिहास
- २०. हिन्दी साहित्य का इतिहास
- २१. हिन्दी साहित्य का ग्रालोचनात्मक इतिहास
- २२. हिन्दी साहित्य की भूमिका
- २३. भक्त नामावली
- २४. धामी पंथ का ग्रंथ (हस्तलिखित)
- २५. रत्नावली के दोहे
- २६. सहज प्रकाश
- २७. दयाबाई की बानी

सर्वश्री मुंशी देवीप्रसाद मुंशी देवीप्रसाद नाभादास गोसाई गोकुलनाथ

egg gall nga <del>bhill dallifin</del> f

ज्योति प्रसाद निर्मल
कमलधारी सिंह 'कमलेश'
गंगाप्रसाद सिंह विशारद
गौरीशंकर द्विवेदी
गार्सी व तासी
शिवसिंह सेंगर
वेगी माधव दास
ध्रुवदास
रामनरेश त्रिपाठी

मिश्रवन्धु रामचन्द्र शुक्ल डॉ० रसाल

डाॉ० रामकुमार वर्मा डॉ० हजारीप्रसाद द्विवेदी

मोतीलाल मनारिया

टीकाकार भारतेन्द्र हरिइचन्द्र स्रार्थ भाषा संग्रहालय काशी

प्रारणनाथ इन्द्रामती सम्पादक रामदत्त भारद्वाज

बेलवेडियर प्रेस प्रयाग

22 22 22

२८ प्रेम रत्न

२६. मीराबाई की शब्दावली

३०. मीरा मंदाकिनी

३१. मीरा बाई की पदावली

३२. मीराबाई

३३. मीरा स्मृति ग्रंथ

३४. मीरा माधुरी

३५. मीराबाई का जीवन-चरि

३६. ,, ,, ',

३७. भक्त मीरा

३८. मीरा की प्रेम-साधना

३६. मीरा की पदावली

४०. मीराबाई सहजोबाई, दयाबाई

४१. स्त्री कवि संग्रह

४२. ब्रह्मविद्यासार

४३. हिन्दी काव्य की कोकिलायें

४४. भारतीय दर्शन

४५. ग्रालम केलि

४६. नरसी को माहरो

४७. घामी पंथ का ग्रंथ.

४८. ग्रह्टछाप ग्रीर वल्लभ सम्प्रदाय २ भाग

४६. रीति काव्य की भूमिका

५०. विचार श्रौर विवेचन (शृंगार रस)

५१. भारतीय संस्कृति श्रौर साहित्य

५२. चन्द्र सखी का भजन

४३. नागरी प्रचारिस्मी पत्रिका

रत्न कुंवरि; नवलकिशोर प्रेस बेलवेडियर प्रेस, प्रयाग नरोत्तमदास स्वामी; यूनिवर्सिटी बुक डिपो, ग्रागरा

युक ।डपा, आगर परझुराम चतुर्वेदी

डॉ॰ श्री कृष्णलाल

प्रकाशक: बंगीय परिषद्

ब्रजरत्नदास

कार्तिक प्रसाद खत्री

मुंशी देवीप्रसाद

व्यथित हृदय

भुवनेश्वर मिश्र

सदानन्द भारती

वियोगी हरि

ज्योतिप्रसाद निर्मल

चरएादांस तथा सहजो बाई तत्त्व ज्ञान पुस्तकालय लाहौर

साहित्य भूषरा प्रेस; इलाहाबाद

बल्देव प्रसाद मिश्र ग्रालम ग्रौर शेख(हस्तलिखित प्रति)

मीराबाई (हस्तलिखित प्रति) प्रारानाथ इन्द्रामती (हस्त-

लिखित प्रति)

डॉ॰ दीन दयालु गुप्त

डॉ० नगेन्द्र

डॉ० नगेन्द्र

डॉ॰ शुकदेव बिहारी मिश्र

ກໍ່ ກຸ່ ກໍ່ ກໍ

रूपमती और बाज बहादुर की कविता मुंशीदेवी प्रसाद

राजस्थान की कविरानियाँ

ሂሄ. " " "

| ५५. नागरी प्रचारिस्गी पत्रिका                 | हिन्दी साहित्य के अप्रकाशित<br>परिच्छेद भास्कर        |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
|                                               | रामचन्द्र भालेराव                                     |
| ५६. हिन्दुस्तानी ग्रप्रैल १६३८                | मीराबाई वल्लभाचार्य श्रौर<br>डॉ० पीताम्बरदत्त बडथ्वाल |
| ५७. राजस्थान वर्षः; १; संस्या १; १६६२ वि०     | भीराबाई राजस्थान रिसर्च<br>सोसाइटी                    |
| ५८. वीएगा; ग्रंक १२; १६३५ ई०                  | मीरा की प्रेम-साधना                                   |
| ५६. नागरी प्रचारिस्मी पत्रिका; वर्ष ४५; भाग १ | हस्त्तलिखित हिन्दी ग्रंथों का<br>विवरण                |
| ६०. नागरी प्रचारिग्गी पत्रिका; भाग २          | विदुषी स्त्रियाँ                                      |
| ६१. पुस्तक-परिचय                              | सम्पादक माता प्रसाद गुप्त                             |
| ६२. हिन्दुस्तान की पुरानी सभ्यता              | डॉ० बेनी प्रसाद                                       |
|                                               |                                                       |
| ६३. राजपूताने का इतिहास                       | (उदययुर राज्य का इतिहास)<br>गौरीशंकर हीराचंद श्रोका   |
| ६४. बौद्रकालीन भारत                           | जनार्दन भट्ट                                          |
| ६५. थेरी गाया                                 | ·                                                     |
| ६६. हिन्दू भारत का उत्कर्ष                    | वैद्य                                                 |
| ६७. भारतवर्षं का इतिहास                       | भगवददत्त                                              |
| ६८. मध्यकालान भारतीय संस्कृति                 | हिन्दुस्तान एकेडमी व्यास्यान-<br>माला                 |
|                                               |                                                       |
| ६६. म ग्रा सिरुल उमरा                         | श्रनुवादक ब्रजरत्नदास                                 |
| ७०. ह्यू नसांग का भारत-भ्रमण                  |                                                       |
| ७१. पूर्व मध्यकालीन भारत                      | रघुवीर सिंह                                           |
| ७२. मध्यकालीन भारत की सामाजिक ग्रवस्था        | हिन्दुस्तान एकेडमी व्याख्यान-                         |
|                                               | ATM T                                                 |

Catalogue of Hindi Books in the Imperial Library, Calcutta.

Catalogue of Hindi Books in the India Offiice Library Catalogue of Hindi Books in the British Museum Library Modern Vernacular Literature of Hindustan—Grierson Gujerat and its Literature—K. M. Munshi Milestones in Gujerati Literature.—K. M. Jhaveri
History of Punjabi Literature—Mohan Singh Dewana
History of Brij Buli literature
Nirgun School of Hindi Poetry—Dr. Barthwal
Annals and Antiquities of Rajasthan—Col. Todd
Influence of Islam on Indian Culture—Dr. Tara chand
Status of Women in Ancient India—Indra
Position of Women in Hindu Civilisation—Dr. A. S.
Altekar

Women in the Sacred Scriptures of Hinduism.—M. W. Pinkham

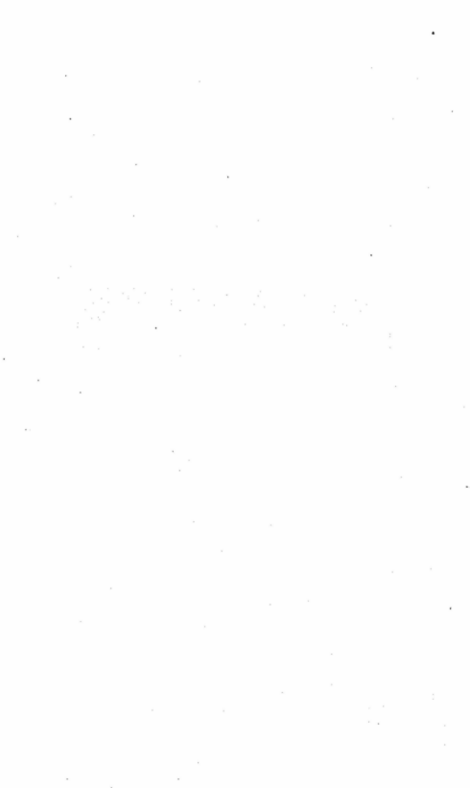
Women in Ancient India—Clarisse Bader
Position of Women in Indian Life—Maharani of Baroda
Women and Marriage in India—Thomas
Ideal of Hindu Womanhood—Sushila Devi
Our Cause—Shyam Kumari Nehru
To the Women—Mahatma Gandhi

s de la la and the second second

grama ne la distribución a tipal agua a جيهوه والمراجع المناولة والمناولة والمالية والمناولة وال and the first was beginned by younger to be example فيورجنها وإناك وبهاراء الاحتك أنك بجافيا الايحانية

- we had been supported to be produced.

والمسائلة فرات فعلا لأنسان



CATALOGUED.

## Central Archaeological Library,

NEW DELHI-

| Call No. 8                       | 91.43109/Si   | n - 28876      |  |
|----------------------------------|---------------|----------------|--|
| Author— Sinhā, Sāvitrī.          |               |                |  |
| Title_Madhyakalin Hindi kavayit- |               |                |  |
| Borrower No.                     | Date of Issue | Date of Return |  |
|                                  |               |                |  |

A book that is shut is but a block"

A COUL PARCHAEOLOGICAL ARCHAEOLOGICAL GOVT. OF INDIA Department of Archaeology

Please help us to keep the book clean and moving.

S. B., 148. N. DELHI.